





**بانی** : بقیة السلف شيخ الحدیث علامه **محمد عبد الحکیم شرف قادری ق**رس مره جمله حقوق محفوظ نام كتاب ----- في معرفة الفقه \_\_\_\_\_ تعارف فقه وتصوف اردوتر جمهه ..... شخ محقق شاه عبدالحق محدث د ملوی رحمه الله ..... شيخ الحديث علامه محمد عبد الحكيم شرف قا دري +2000/æ1421 -----إبثاعت صفحات 328 لصحيح ..... محمدعهدالستارطا برمسعودي ..... جافظ نثاراحمه قادري بابتمام .... الحجاز كميوزرز، إسلام بوره - لاجور کمیوزر 1000 تعداد قمت رويے ملنے کا پتا مكتبه قادريه داتا دربار ماركيث \_ لا بور 193 -7226 0321 - 0321 - 042 - 042 كاروان اسلام ببلى كيشىز - ايجى من باوَسنَك سوسائل، مُقوكر نياز بيك - لا مور ضياء القرآن ببليكيشنز - لامور شبيربرا درزاردوبازار - لامور مكتبه اهل سنت جامعه ظاميد لا مور زاويه ببلشرز دا تا دربار لا مور مكتبه ضياء العلوم \_راوليندى مكتبه بركات المدينه \_راچى . **مکتبه مهریه کاظمیه** ملتان 🦳 **مکتبه اهل سنت ۔**قِصل آباد

فهرس صغجه نمبر مضامين علامه سيد عبدالرحمٰن شاہ مخار می 1 **پ**ش اغظ \_ محمد عبدالحکيم شرف قادرى 21 نقتر يم تعارف شيخ عبدالحق محدث دبلوي قيدس سر لاالعزيز ۳۵ YI. ابتدائيه تخصيلانعرف 41 بخصيل التعرف بہلی قشم : تصوف اور اس کے متعلقات 92 91 المجة تصوف كياب ج الشيخ زروق كالتعارف (حاشيه) 98 910 ای تصوف کی اہمیت A A ج صوفی کی وجہ تسمیہ ؟ الم منكرين تصوف كأكمان فاسد 99 الصوف کی بنیاد کتاب و سنت پر ہے (جنید بغد ادمی) 1+1 1+1 🕁 شيخ زروق کے کچھ کلام کی شرح 1•0 المرافين کي تحريرات پر ڪ کراداب 1+4 الم صوفية كرام فك خلاف ابن جوزى كاناروا روية التوثيق ينقيد ---- س جكه كاجائ ؟ 1+9 النجوزى كى كتاب قابل التفات نهيس 1+4 انکاری فصوف کے انکار کی وجوہ ؟ 11+ این جوزی خود تلمیس کا شکار بیں 111

| صفحه نمبر | مضامين                                                    |  |
|-----------|-----------------------------------------------------------|--|
| 11 pm     | اجتناب كتب ؟ اور اجتناب كا مطلب ؟                         |  |
| 114       | المحتر فتوحات مکیہ" کا مطالعہ احتیاط۔۔۔ کریں              |  |
| .∎        | المحصوفية كرام پرانكار كے اسباب                           |  |
| 11 A      | 📰 🛣 سید ناغوث اعظم نے این جوزی کو معاف کر دیا۔ (حاشیہ )   |  |
| ŧI        | جراین جوزی پانچ سال قیدر ہے                               |  |
| 119       | اشتباه کی جگہ میں تو قف کریں                              |  |
| 51        | المشيخ اين عربى كےبارے ميں اختلاف                         |  |
| † +       | الم شخ اكبر مقبولين ميں نظر آتے ہيں(امام ربانی)حاشبہ      |  |
| "         | 😚 دین اور مسلک اہل سنت صحابہ اور سلف سے منقول ہے          |  |
| 117       | 🕁 نکته تخبیبه : تیر کے اجزاء ہے انسانی اعضاء کی طرف اشارہ |  |
| 15 m      | الم تصوف بغیر فقہ کے صحیح نہیں                            |  |
| 119       | 🛠 متبعین کے فساد سے مذہب کا فساد لازم نہیں                |  |
| 110       | الم اور حال کی بنیاد کیا ہے ؟                             |  |
| 11.4      | 🔂 اقتداء س کی کی جائے ؟                                   |  |
| 12        | المحتمد فقدد تصوف كاذكر                                   |  |
| 124       | 🔬 مفسر، محدث، متکلم اور صوفی میں فرق ؟                    |  |
| 11~1      | این جو ذبی کاامام غزالی پر د                              |  |
| U Ø       | 🛠 محل أعتر اض ، كلام كي فشمين                             |  |
| 188       | کے فقہ، نصوف کی جگہ کارآمد ہے مگراس کاعکس نہیں            |  |
|           |                                                           |  |

\*

| صغحه نمبر | مضامين                                              |
|-----------|-----------------------------------------------------|
| ١٣٣       | الم فقهاء اور صوفيه                                 |
| 172       | الم مخلص علماء نے راہ تصوف سے کیوں منع کیا؟         |
| 11" ^     | 🕁 صوفیۂ کرام مجہدین کے تابع ہیں                     |
| 164       | جی بیہ غلط ہے کہ صوفی کا کوئی مذہب نہیں             |
| 184       | 🚓 صوفيه ادر حضوري قلب                               |
| 189       | 🛠 حضرت جینید بغدادی نے ساع کیوں ترک کیا ؟           |
| 100       | جرح المام غز الى اور ساع                            |
| 157       | 🖓 شیخ سهر در دی اور ساع                             |
| ••        | الملح فقهاء، محد ثنين، صوفيه اور ساع                |
| 182       | 😽 ضروری شیں کہ ہر امر جائز کی عام اچاذت ہو          |
| `IMA      | 🛠 حضرت عا ئشہ صدیقہ کاداقعہ ،جواز ساع پراستد لال ؟  |
| 189       | المشريعت کے دارد ہونے سے پہلے اشياء کا حکم ؟        |
| " 0       | الم ساع فلاسفہ ۔۔ ماخوذاور ضرورت کی ہنا پر جائز 🔹 🖌 |
|           | الات کے ساتھ ساعبالا تفاق منوع ہے                   |
| 10.       | 😽 ساع مشائخ چشتیه کی خصوصیت نہیں                    |
| 101       | الم بغیر حاجت کے ساع سے بچنا چا ہے                  |
|           | اہل مدینہ ساع کا نکار نہیں کرتے(امام مالک)          |
| 105       | ۲۲ امام احمد اور امام ابو حنیفه کا شعار سننا        |
| 100       | 🛠 عرب ساع کا شوق رکھتے ہیں۔۔۔۔(سعید بن مسیّب)       |
|           |                                                     |

.

| ſ | صغحه نمبر  | مضايين                                                              |
|---|------------|---------------------------------------------------------------------|
|   | 107        | ٢٠ ساع اور امام مانک                                                |
|   | 10r        | ۲۰ مزامیر کی ممانعت پر چاروں مذاہب متفق                             |
|   | <b>9</b> 5 | 😚 معلوم نہیں کہ عنبر ی کون تھا؟ حاشیہ میں تعارف                     |
|   | 600        | المجترجة البراميم بن سعد محدث كاشوق سماع                            |
|   | 104        | جیج کشف المجوب اور القولی الجلی کاا قتباس ، از متر حم<br>به         |
|   | 131        | ج <sup>ر</sup> ج جو چیز قرب الہی کاذر بعہ نہیں اے ذریعۂ قرب جاننا ؟ |
|   | 11         | 🖓 قالکین بھی ساع کوجائز کہتے ہیں نہ کہ مستحب                        |
|   | 129        | · 가 비송 신 بنیاد کمیسی ہے ؟                                           |
|   | 17+        | جج واعظوں کی محافل اور وقتی لطف                                     |
|   | 141        | الكار اولياء سے سماع كى ممانعت                                      |
|   | 178        | المح ساع ممنوع ب ياجائز؟                                            |
|   | 1417       | 🛠 ساع کی طرف داعی ضرور تیں ؟                                        |
|   | 175        | 🖓 ساع، ضرورت کی بنا پر بقد ر ضرورت مباح                             |
|   | н          | ہل ساع کے داعی تین امور ہیں۔۔۔۔ (صاحب تعرف)<br>بیا                  |
| Į | 144        | تن تا تلین کے نزدیک ساع کی تمین شرطیں                               |
|   | 12+        | المسلم کے وقت فقیہ کور خصت کردیا                                    |
|   | **         | اللہ حرکت صرف غلبًہ حال کے وقت                                      |
|   | 51         | جیج اگر کوئی غلبَہ حال کے بغیر حرکت کرے ؟<br>س                      |
|   | 141        | 🖓 حال میں محوصاحب وجد ، مجنون کے حکم میں                            |
|   | 121        | تأوجد كياب؟                                                         |
|   |            |                                                                     |

Y

| صفحه نمبر | مضامين                                                     |
|-----------|------------------------------------------------------------|
| 120       | کہ جالت وجد میں شیخ نوری نے جلاد کے آگے گر دن رکھ دی       |
| 120       | جر چنج ابو حمز ہ کنو نمیں میں گر گئے ،کسی کونہ پکارا<br>ج  |
| 127       | ایش شبلی برایک خاص حالت طاری ہوئی ا                        |
| 122       | جی شیخ شبلی نے مال دریامیں تھینک دیا                       |
| 129       | کی حقیقی، طبعی اور شیطانی وجد کی علامات                    |
| 1.4+      | 🚓 ترخم کی اصل تا خیرر دح حیوانی میں ہے (شیخ اکبر )         |
| 141       | 🛧 اگر ساع سے عقل کے مغلوب ہونے کاخطرہ ہو                   |
| 111       | 🖧 عارف کا محفل ساع میں داخلہ ممنوع ہے                      |
| 110       | 🗠 عشقیہ اشعار کی طرف میلان ، حصول مشاہدہ سے بعید           |
| INY       | اکابر اولیاء محققین کاشعر ی کلام بہت کم ہے۔                |
| "         | اکابر صحابہ کے اشعار صرف نصائح پر مشتمل ہیں                |
| H         | الج صديق أكبر كي طرف منسوب ايك شعر                         |
| 172       | ج <sup>ہ</sup> دیوان علی میں چنداشعار حضرت علی کے ہیں<br>ج |
| łT        | ج امام اعظم اور امام شافعی کے چند اشعار                    |
| 119       | 🔧 فعل کی جزا یاسز ااس کی نوع ہے ہوتی ہے- (شیخ زروق)        |
| 191       | 📷 قوالی سننے والا تعریف اور مذمت میں گھرا رہے گا           |
| 195       | تا یک غلط نگاہی قرآن بھو لنے کا سبب بن گئی                 |
| 11        | الم یوسف بن الحسین کی اینے ہم نام ہے ملاقات 🖈              |
| 197       | جر قوالی ہے وجد ہو تاہے، قرآن سے کیوں نہیں ؟               |
|           |                                                            |

2

صفحه نمبر مضامين امام غزالی کاجواب 190 امام احمد واسطی کاامام غزالی کے جواب پرر ڈ 190 البيات كوچھوڑو،آيات سنو----(واسطى) 192 الم قرآن سے عدم دلچینی معرفت سے محرومیت کی علامت ... ارباب ساع سلمی اور لیلی سے متعلق کلام کیوں سنتے ہیں ؟ \*\* الم بعض خود ساختہ صوفی دیو تاکر شن کے عاشق 199 <u>دوسری قشم</u> فقہ، فقهاء،ائمَہ اربعہ کے احوال اور دیگر متعلقہ امور 1+1 الم صحابة كرام قياس ادراجتهاد سے نياز تھے الله د نیامیں صرف چارا تمہ کے پیروکار باقی رہے 1+1 الم صحابه اور تابعین کی بچائے اتم یہ کی تقلید کیوں ؟ 1+1 المج جومعارف مشهور اولياء كوحاصل ، وه ائمَه فقه كوبهي حاصل 1+10 امام اعظم مقدم يامام مالك ؟ 1+0 ائمه ثلاثة کې تاريخولادت دو فات 1+4 الم جمهورائمہ قیاس کے قائل ہیں صل(۱)----امام اعظم ايو حنيفه رضي الله تعالے عنه ۲ • ۸ امام اعظم کانسب اور حضرت علی کی آپ کے داد اکسلتے دعا 1+9 الله ماركه ، ذريعه معاش 11+ 🖧 زېداور جو دو کرم 111 الم عیب بتائے بغیر کپڑافروخت کر دیا،امام کی و کیل کو تنبیہ 🕁 H

Λ

صغيدتميم مضامين 🛠 عبادات میں کمال! 111 الم جاليس سال عشاء کے د ضوب فجر کی نمازادر تنبی سال روزہ 🗠 111 الم يجين ج--- جائر فات پر سات ہزار مريت ختم قرآن ... الحمد بلَّديرُ هانے پر بیٹے کے استاذ کوپانچ سودر ہم نذر کئے 🛛 п اللد شريف ميں ختم قرآن اور معرفت اللي كا حصول 11 ا 🕁 میں نے تیری معرفت کماحقہ ٔ حاصل کی .. المرد مى آب كرون كى آواز سنت تھ 112 🖧 يېكير صبر وحكم ۲۱۴ امانت دویا :ت 110 ارون الرشيد ت دربار ميں امام اعظم مے اوصاف كابيان 114 امام ايو حنيفه کي دس صفات 112 اتمه محدثين كاخراج تحسين 111 وصل (۲)----امام اعظم، عالم، فقيه اور محدث = اتمه مجتهدين كاعتراف = 🖄 چار ہزار اسانڈہ، دس ہزار تلامذہ 11+ وصل (۳)----خصوصی مناقب 221 الم سب سے زیادہ شاگرد، چندا یک کا تعارف المحياليس شاگر د مريبهٔ اجتهادير فائز 🗠 \*\*\*

www.waseemziyai.com

| صفحه نمبر | مضامين                                                                   |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------|
| 177       | 🕁 فقہ حنفی انفرادی نہیں ، شورائی ہے                                      |
| rrp       | 🚓 علم شریعت کوا بواب د کتب کی صورت میں مرتب کیا                          |
| . 11      | المجياني لا كھ مسائل بيان کئے 🕅                                          |
| 170       | ام طحادی کیوں حنف ہے ؟                                                   |
| ¥0        | 😚 حضرت عیسیٰ علیہ السلام فقہ حنفی کے موافق فیصلے کریں گے 🖌               |
| 774       | امام اعظم کی فضیلت میں صحیح ادر موضوع احادیث                             |
|           | امام مالک اور امام شافعی پر محمول کر د ہ احادیث                          |
| 779       | وصل(۳)                                                                   |
| 11        | اللہ یہ غلط ہے کہ مذہب شافعی حدیث کے موافق ہے اور مذہب                   |
|           | حنفى مخالف                                                               |
| ۲۳۰       | الارو ہم کا سبب بیہ ہے کہ صاحب مشکوۃ شافعی تھے                           |
|           | الم صاحب فتح القدير في فقه حفى كى تائيد كاحق اداكرديا                    |
| ٢٣١       | الم مله میں شیخ محقق کو شافعی بننے کا خیال آیا شیخ متقی نے راہنمائی کی ک |
| ٢٣٢       | 🛠 ہندو ستان جاؤ وہیں سیہ مسئلہ حل ہو جائے گا                             |
|           | احناف ایک نص کودوسر ی پر ترجیح دینے کے لئے قیاس کرتے                     |
|           | <u>بی</u>                                                                |
| 11        | امام اعظم سے پانچ سوعلماء نے حد بیٹ سنی                                  |
| rrr       | المحال المحروه اطباءتم طبيب ہواور ہم عطار ہيں(امام اعمش)                 |
| ۲۳۴       | بجرامام اعظم حديث کو کتنی اہميت ديتے تھے ؟                               |
|           |                                                                          |

•

| <b></b>   |                                                                 |
|-----------|-----------------------------------------------------------------|
| مغجه نمبر | مضامين                                                          |
| r#6       | امام اعظم زیادہ قوی حدیثوں سے استد لال کرتے ہیں                 |
|           | الم چند مثالیں                                                  |
| rr.       | جی احناف کی احادیث پر اعتر اض ان رادیوں کی بنا پر ہے جو امام کے |
|           | بعد ہوئے                                                        |
|           | جرا ایک اہم نکتہ میر ، ذہن میں آیا، جسے علماء نے واضح ہونے ک    |
|           | بتا پر بیان نه کیا                                              |
| 179       | اللہ خبر متواتر یاداحد ہونے کامدار دوراوّل پرہے 🕁               |
| "         | اکثر حنق مسائل امام اطمہ کے موافق میں                           |
| 14.       | امام احمد کی امام اعظم ہے موافقت اور امام شافعی کی مخالفت       |
| ٢٣١       | المجلح تقليد صحابه واجب ہے (امام اعظم)واجب نہيں (امام شافعی)    |
| 11        | امام ابد حنیفہ کب قیاس سے کام کیتے تھے؟                         |
| r#r       | کہ حدیث ضعیف قیاس سے مقدم ہے اور اس کی چند مثالیں               |
| 11        | 🛬 امام اعظم بوقت ضرورت ہی قیاس کرتے تھے                         |
| rrr       | 🕁 قیاس کی دہ قشمیں جو امام اعظم کے نز ذیک معتبر نہیں            |
| - 11      | المحديث مرسل قياس ب مقدم ب (امام ابو حذيفه) بر خلاف             |
|           | امام شافعی                                                      |
|           | جز حدیث کے قیا <sup>س</sup> سے مقدم ہونے کی تفصیل               |
| rr۴       | 🛬 حدیث مُصرّاة پر کیوں عمل نہیں کیا ؟حاشیہ                      |
| rr2       | جرائے کو بحالت مجبوری اختیار کیاجاتا ہے (امام شعبی)             |
|           |                                                                 |

| - 4 | ~  |  |
|-----|----|--|
| ٠.  | Ŧ. |  |
|     | ,  |  |

| صفحه نمبر      | مضاعين                                                 |
|----------------|--------------------------------------------------------|
| 172            | امام شافعی) 🚓 جو تو میر او بی مذہب ہے (امام شافعی)     |
| ۲۳۸            | ٢٢ مجهتد کے لئے وسنٹ علم اور ملکه استنباط کافی ہے      |
| * ~ 9          | وصل (۵)امام ابو حنیفہ اور صحابہ سے ساع حدیث            |
| 10.            | ۲۲ امام اعظم کی د ور صحابه میں و لادت اور ان کی زیارت  |
| 11             | 🛠 کن صحابہ کر ام ہے حدیث سنی ؟ ( موافق د مخالف اقوال ) |
| 109            | وصل(۲)بڑے اتمہ نے مناقب بیان کئے                       |
| 14             | کم قیاس کو خبر واحد پر مقد م کرنے کی وجوہ              |
| <b>MAI</b>     | جرامام اعظم کی توثیق کرنے دالے ، معتر ضین سے زیادہ ہیں |
| 1.14           | 🚌 جرح توثيق پر مطلقاً مقدم نهيں (امام سبک)             |
| ۲۲۳            | 🕁 خطیب ہغدادی نے عجیب انداز میں تنفیص کی               |
| 446            | ایک خطیب بغد ادی ، این جوزی کے نقش قدم پر · ·          |
| Ħ              | 🕁 خطیب کااپنا کیاحال تھا؟ کچر بھی امام کی تنقیص ؟      |
| 677            | <del>77</del> خطیب بغد اد ی کابر ااعتر اض              |
| 444            | المحطيب كالمام اعظمم بربهةان وافتراء                   |
| ")             | الشراء که ''ابو حنیفہ حدیث کی بجائے قیاس پر عامل''     |
| ¥ Ø            | کرتے تھے امام محمد کی تصانیف کا مطالعہ کرتے تھے        |
| <sup>2</sup> H | جرج خطیب نے امام احمد پر بھی سخت طعن کیا ہے            |
| 172            | الم خطیب نے امام اعظم کے بارے میں متنا قض گفتگو کی ہے  |
|                |                                                        |

•

www.waseemziyai.com

•

. . . .

| صغحه نمبر | مضامين                                                      |
|-----------|-------------------------------------------------------------|
| 172       | المحمولَو دَمَا بابَا قُبَيس پر خطيب كااعتراض اور اسكاجواب  |
| 279       | المح خطيب کی تحريف                                          |
| 12+       | المام اعظم كابعض مسائل ميں رجوع                             |
| 121       | جامع الاصول ادر فضا <sub>سا</sub> امام اعظم                 |
| r2r       | امام اید حنیفه کی طرف اِرجان کی غلط نسبت                    |
|           | جایج عمل جزءایمان نهیس،ایمان کامل کی شرط (عقید دُاہل سنت)   |
| ۲۷۳       | ٢٢ امام اعظم ادر محدثتين كامذ جب و ، جوابل سنت كاب          |
| 11        | کہ حدیث لایزنی الزانی کا مطلب امام بحاری نے بیان کیا        |
| 4214      | اعمال ایمان کامل کی شرط ہیں (این حجر عس <sup>ز</sup> لانی ) |
| r 20      | جیجار جاء کی دوقشمیں ہیں                                    |
| •1        | 🛧 قدریه یعنی معتزله ، کا ند هب                              |
| n         | 🛧 بے عمل، معتزلہ، خوارج اور موجئہ کے نزدیک؟                 |
| 121       | 🕅 غسان کاافتر اء کہ ابد حذیفہ موجنہ میں سے بتھے             |
| 422       | المح مر تکب کبائرا میان سے خارج شیں (امام اعظم)             |
| r 4 A     | وصل(۷)جامع المسانيد كانذ كره                                |
| 229       | المعاشية مين مؤلف "جامع المسانيد" كانذكره                   |
| ۲۸.       | 🖄 این جوزی کے پوتے اورباد شاہ شام نے خطیب کار دلکھا         |
| 1 11      | وصل(۸)امام اعظم کی وفات                                     |
| "         | المام اعظم نے جج ہتائے جانے کی پیشکش مستر د کر دی           |
|           | , · ·                                                       |

10

| صفحه نبر   | مضاعين                                                            |
|------------|-------------------------------------------------------------------|
| ٢٨٢        | 🛧 منصب قضا قبول نہ کرنے پرامام کومارا گیا                         |
| <b>0</b> 8 | امام اعظم پر تشدد کاپس منظر (حاشیہ)                               |
| ۲۸۳        | المح خواب میں سر کار دو عالم علیک نے ابنِ بُبیر ہ کو تنبیہ فرمائی |
| r.nr       | ۲۰ امام ابد حنیفه کوز جر دیا گیا ؟                                |
| 110        | امام نے صاحبین کو فرمایا : تم حکومت اور قضامیں مبتلا ہو گے        |
| 144        | امام کی د فات • ۵ اھ میں ہوئی ، مہینے میں اختلاف                  |
| 10         | ایک بیٹے حماد کے علاوہ کوئی اولاد نہیں                            |
| D <b>T</b> | 🛠 پچپاس ہزار افراد نے جنازہ میں شرکت کی                           |
| t a        | المام شافعی وقت ِحاجت ،امام اعظم کے مزار پر دِعاکر تے             |
| TAL        | امام شافعی کی مز ارامام اعظم کے پاس حنفی مسلک کی نماز             |
| +1         | ای عنسل کے وقت ان کی پیشانی اور ہاتھوں پر آیات بشارت              |
| ٢٨٨        | جرامام محمد نے بتایا : "امام او حذیفہ اعلیٰ علیمین میں میں "      |
| . 40       | وصل(۹)ائمة ثلاثة کے مناقب                                         |
| 244        | الم صرف امام احمد كانذكره اسليح كه ده غوث اعظم كے امام بيں        |
| 11         | وصل (۱۰)امام احمدین حنبل کے حالات دمنا قب                         |
| r9.        | الم شافعی کالمام احمد کے بارے میں تاثر                            |
| r 91       | المح حنرت جبرا کیل علیہ السلام کی بھارت                           |
| - 11       | المرائمة في تاثرات                                                |
| r90        | المنتخصر تذكره سيدناغوث اعظم                                      |

| i :0                |                                                               |
|---------------------|---------------------------------------------------------------|
| صفحه نمبر           | مضامين                                                        |
| 590                 | 😤 غوث اعظم ان کے مذہب پر                                      |
| 192                 | الابارگاہ غوثیت سے عجیب استفتاء کاجواب                        |
| 191                 | 🖧 غوث اعظم کی موافقت کے لئے شیخ محقق نے حنبلی مٰہ جب          |
|                     | کی کتاب خرید ی                                                |
|                     | جلا مذہب حنفی اور حنبلی میں بہت موافقت ہے                     |
| <b>r</b> 99         | کٹ چا <b>ر نہ ہوں ک</b> ی مثال                                |
|                     | اللہ یوں کہاجائے کہ میر امذہب راجح اور دوسر امر جوح ہے        |
|                     | 🖧 پیرادر مریدوں کے مختلف مذاہب                                |
| ۳                   | المجزز محتفز لی تھے ہم حنفنبلی میں                            |
| 11                  | وصل(۱۱) مجہتدین کی اقتداءوا تباع لازم ہے                      |
| 11                  | 🛠 متقدمین مذہب معین کاالتزام نہیں کرتے تھے                    |
| ۳•2                 | ایپاکلمه جس میں متعددوجوہ کفر ہوں، ایک میں کفر کی نفی         |
| ۳•٩                 | المحمد مب امام کے خلاف حدیث دیکھ کر فتوی دینا مجتمد فی المذہب |
| (                   | كاكام(حاشيه)                                                  |
| r H                 | اسنت سے ثابت ہونے دالے عقائد کا مخالف بد عتی ہے 🗠             |
|                     | اجماعي مستله كونسابې؟                                         |
| <b>r</b> 'ir        | 🔝 متاخرین کے نزدیک مذہب معین اختیار کرنے میں مصلحت            |
| 91                  | 🖓 ایک مذہب کا اختیار کریاایک راز (شاہ دلی اللہ) حاشیہ         |
| <b>r</b> 1 <b>r</b> | 🖧 بعض متاخرین نے چاراماموں کے ماسوا کی تقلید سے منع کیا       |
|                     |                                                               |

14

| صفحه نمبر      | مضامين                                                                                  |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۱۳            | ایل سنت د جماعت چار مذہبوں میں منحصر (علامہ طحطادی)                                     |
| ۳۱۴            | حاشیہ<br>۲۰ ۲۲ ایک مسئلے میں بھی خلاف امام کیا تو مذہب سے خارج اور ملحد<br>(امام ربانی) |
|                | جر اہل حریمین شریفین کے ہاں معاملہ وسیع دیکھا                                           |
| ۳۱۵            | 🕁 بھن علماء کااپنے مذہب سے رجوع                                                         |
| 1-14           | وصل(۱۲) کیاصوفی کا کوئی مَد ہب نہیں ہوتا ؟                                              |
| 11             | الم حديث شريف : استفت ِ قلبك كامطلب ؟                                                   |
| t"12           | وصل (۱۳)خاتمه :اجتهاد کی تعریف اور شرائط                                                |
| <b>m1</b>      | ۲۵ اجتهاد کی چار شرطی <b>ں</b>                                                          |
| 11             | ا- قرآن پاک کے معانی ازروئے لغت وشریعت جانے                                             |
| ۳۱۹            | ۲- سنت کی اتنی مقد ار کو جانے جواحکام سے متعلق ہو                                       |
| ۳ <b>۳</b> + ۱ | ۳ - قیاس کی شر ائط اور اس کی اقسام واحکام کاعلم ہو 🗸 🔍 🖌                                |
| u              | ۴-مسائل اجماعیہ کاعلم ہو                                                                |
| ۳۲۱            | ایک شرط بیہ ہے کہ اصول دین اور عقائد کلامیہ کو جانتا ہو۔                                |
|                | (امام رازی)                                                                             |
| 11             | ا الله نیز اصول فقه کا قوی علم رکھتا ہو 🗠 🕅                                             |
| ••             | اجتهاد کاوردازه بند جونے کا مطلب                                                        |
| 877            | کٹ مذاہب اربعہ کے مرتب ہو جانے کے بعد اجتہاد کی حاجت شمیں                               |

.

صفحه نمبر مضامين الأنو پيدامسائل مين اجتهاد ؟ حاشيه (از مترجم) 222 اجتماد کے لئے ضرور ی امور کا پور اکر تابہت مشکل ہے **\*\***\* 🗠 اجتهاد کا حکم بیہ ہے کہ وہ ظنی ہے الم تمام احادیث کے احاطہ کاد عوی نہیں کیا جاسکتا ایک مسئلے میں اجتماد کرنے دالے کو ''مجتمد فی الاصطلاح''کہنا 220 چاہیے ۲۶ فقہ کی تعریف پرایک اشکال کاجواب 224

بسم الله الرحمٰن الرحيم پش لفظ

سيد عبدالرحمٰن بخاري ريس چ آفيسر قائداعظم لا ئبريرى، لا ہور الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على حبيبه سيد المرسلين وعلى آله وصحبه أجمعين ومن تبعهم باحسان إلى يوم الدين أما بعد :-آفاقیت خلاق عالم جل مجدہ کی شان ہے اور مخلوق میں اس نے صرف اپنے مجوب یاک سید کا تنات علیظہ کو اس امتیاز سے نوازا ہے - حضور فخر دو عالم علیظہ ک صرف نبوت ہی آفاقی نہیں ، سیرت مطہرہ بھی آفاقی ہے اور بچ توبیہ ہے کہ آفاقیت آپ منالندی ذات مقدسہ کا خاصہ ہی نہیں نیضان بھی ہے۔ جس طرح آنخضرت علیک کی ذات مقدسه تکوین ادر تشریع دونوں دائروں پر جادی ہے اسی طرح آپ علی شان آفاقیت کا ظہور بھی دونوں دائروں میں بکسال ہوا ہے تکوین میں میرے آقا علیت کی شان آفاقیت "ورفعنا لك ذكرك" كے الوبى اجتمام اور صديوں ير محيط" تذكار سیرت'' کے تاریخی مشاہدہ کی سند رکھتی ہےاور تشریع میں اسکی نمود 'کعبہ واسلام و قرآل" سب میں آشکار ہے - بجا کہ حضرت آدم علیہ السلام سے حضرت عیسی مليه السلام تك سب بيغيرون كادين "اسلام" بى تقا، مرختم نبوت في المبياء سابقين کے ساتھ ساتھ ان کے دین کی بساط بھی لپیٹ دی اس لئے اب اسلام صرف اور صرف" دین مصطفیٰ علیظیم 'کانام ہے اور رہتی دنیا کوئی اور مذہب اپنے لئے ''اسلام 'کا عنوان اختیار نہیں کر سکتا ہو بھی میر ہے آقاد مولار حت عالم ﷺ کی شان آفاقیت کا

ایک کرشمہ اور تکوینی ظہور ہے-

حضور سید کا نئات علیظہ کا دین آبد ی ، آفاقی اور ہمہ گیر پیغام ہدایت ہے۔ مخلوق کے لئے حتمی ، قطعی اور دائمی نظام ر شدو فلاح - دھر تی کا ہر باسی اس کا مخاطب ہے اور نسل آد م کا ہر فرد اس کا مکلف - فضائے ہستی کا ہر گو شہ اس مہتا ہے ضو گیر ہے اور نوع انسانی کا ہر طبقہ اس چشمہ سے فیضیاب - ید ایک جامع ، مکمل اور فطر ی دین ہے اور نوع انسانی کا ہر طبقہ اس چشمہ سے فیضیاب - ید ایک جامع ، مکمل اور فطر ی دین ہے ایسا صالط جیات جس میں حسی مادیت ایک بر تر دحانیت کے تابع ، عملی دا تعیت ایک بلند نظر مقصدیت سے ہمکنار اور فکر ی دحدت ایک لامتنا ھی تنوع میں جلوہ گر ہے - ایسا ہمہ گیر نظر بید جو فکر دشعور ، احساس و دجد ان اور تمذیب و تمدن کے سب دائروں پر محیط ہے ایسانظام ہدایت جو فرد کی شکیل سے لیکر معاشر ہ کی نغیر تک ، تردیئہ روح سے لیکر سیاست ملی تک اور دنیو کی سعادت سے لیکر معاشر ہ کی تغییر تک ، تردیئہ روح سے لیکر سیاست ملی تک اور دنیو کی سعادت سے ایکر معاشر ہ کی تنہ میں اور انسانی فطر ت کے سب تقاضوں کی شکیل کر تاہے۔

دین اسلام کی جامعیت ، ابدیت اور آفاقیت ایس انل حقائق بی جو ایک طرف خود صاحب دین کی عظمتوں ہے آشکار بیں اور دو سر کی جانب علم کے ہر معیار ، وقت کے ہر پیانے اور تاریخ کی ہر کسوٹی سے ہمکنار - لیکن جب بید حقائق خود زندگی اور عمل کے آئینے میں جلوہ گر ہوتے ہیں تو دین کا جو روپ سامنے آتا ہے وہ " فقد اسلامی" کہلا تاہے فقد اسلامی افراد کی تغییر شخصیت اور حیات اجتماعید کے تمام شعبوں کی صورت گری کے لئے بنیادی اقدار اور عملی ڈھانچہ فراہم کرتی ہے - فقد اپن جامعیت ، تنوع اور دائرہ عمل کے لحاظ سے زندگی کی دیکر ال و سعتوں سے ہمکنار ، تہذیب و تدن کے سب گو شوں پر حاوی اور اپنے اصول و فروع کی لامتاہی کثرت کے ساتھ کسمی خشک نہ ہونے والا ایساچ شمنہ علم و حکمت ہے جس کی نظیر اقوام عالم میں

کہیں ممکن نہیں۔ فقہ کی اساس وحی الملی ، غایت فلاح انسانی اور منہاج دانش ایمانی ہے -اس کا ظهور قرآن دسنت کا ثمر ، تعامل امت کاجو ہر اور ایمَہ اجتہاد کی فکری کاد شوں کا حاصل ے - فقہ کو عام طور پر صرف قانون کا ہم معنی شمجھا جاتا ہے مگر بیربالکل غلط ہے ابد ی و آفاقی دین کا ایک جزد ہونے کے ناملے فقہ اسلامی ہر لحاظ سے جامع ، مکمل اور ہمہ گیر سابطئہ حیات ہے جو زند کی کے انفراد ی داجتماعی تمام شعبوں ادر دنیوی داخروی د دنوں زادیوں پر کیسال محیظ ہے - ایک مغربی ناقد این - ہے - کو لسون کے الفاظ میں :

"In theory of course ,the shariah has always been a totalitarian and comprehensive code of conduct covering every aspect of human life." (1)

یعنی نظری طور پر شریعت اسلامیہ ہیشہ سے ایک مکمل اور جامع م ضابط محمل ہے جو انسانی زندگی کے تمام شعبوں کا پوری طرح احاط کرتی ہے۔ خود فقہ اسلامی کے سب سے کیلے مدون، سراج امت امام اعظم الا حنیفہ علیہ الرحمہ نے اسکی تعریف : معرفة النفس مالها و ما علیها"(۲) متلہ کا حل فقہ اسلامی کے دائرے میں آتا ہے - اور اس لحاظ سے دیکھا جائے تو علم فقہ مسلہ کا حل فقہ اسلامی کے دائرے میں آتا ہے - اور اس لحاظ سے دیکھا جائے تو علم فقہ نہ صرف اسلام کی تشریعی فکر کا خزانہ بلتھ اسکی آفاق تمذ یب کا سر چشمہ قرار پا تا ہے -فقہ کے لغوی اطلاق ہی میں فکر و تدیر کی گہر ائی اور جز رسی کا عضر موجود ہے - ہر معاملہ کی گہر ائی میں اتر نااور ہم چیویدہ محق کو سلیھا افقی بھیر سے کا خاصہ ہے - فق کی

1-Coulson : Conflicts and tensions in Islamic Jurisprudence, P-18

2-التحانوي : كشاف اصلاحات الفنون ، ج 1 ، ص • ٣ ، صدر الشريعة : التوضيح ، ج 1 ، ص ٣٣

تلاش، اس کا راسته اور منشاء الهی کی دریافت اسکی منزل ہے - تعمیر حیات، تنظیم معاشر دادرا سیحکام تدن اسلے عمر انی و خلائف میں اور تهذیب نفس، یحیل عبدیت اور فلاح آخرت اسلے روحانی مقاصد - یوں لگتاہے وحی الهی ایک آبشار ہے جس سے فقد کے لاکھوں کر در دوں احکام قطرہ قطرہ چھوٹ رہے میں اور زندگی کی روش مرکار یہ میں - سوچو تو اسکی گہر ائی اور گیر ائی حد ادر اک سے باہر ہے اور دیکھو تو قواعد و ضوابول کا ایک تھا تھیں مار تا سمندر بہہ رہا ہے - مگر کمال سے سے کہ رنگارتک احکام کی جامعیت ایک حسین وحدت کی لڑی میں پردئی ہوئی اور لا محد ود ضابطوں کی و سعت ایک مرابط انظام میں ڈھلی ہوئی ہے سید امیر علی کے الفاظ میں :

> " ہیا یک بلند نظر مقصدیت اور انترانی معقول عملیت کا شاہکار توازن لئے ہوئے ہے(1)"

فقہ کے استنادی اور اجتمادی ماخذ نے اسے بیک دفت ثبات د تغیر کا حسین امتز اج پخشا اور حرکت دار تقاء کے لامتنا ہی امکانات سے آر استہ کر دیا ہے - لہذا اب زمانہ جنتے بھی رنگ بدل لے اور زندگی ارتقاء کے راستے پر جنتی بھی منز لیس طے کرنے ، فقہ اسلامی کی پیر ال د سعت انہیں اپنی آغوش میں سمو کر رہے گی اور یول اسلام کی ابدی قانونی پوزیشن او دینی سرمائے کے تحفظ ، تو سنٹی اور تفویض کا اہتمام فقہ اسلامی کے ذریعیہ ہر عصر وعہد میں ہو تارہے گا-

فقتمی سرمائے کے تحفظ ، تو سنٹے اور تفویض کا سانچہ وحی المہی کی رواشتی میں وضع ہوا اور عقل سلیم کے اجتمادی عمل سے برتا گیا۔ یہ سانچہ فطرت کے انٹ احقائق پر استوار اور مشروعیت علیا(super legality) کے مقد س دینی وروحانی رنگ میں رنگا ہوا ہے - مشروعیت علیاکارنگ خدا کی حاکمیت مطلقہ Absolute) (Absolute سے چھونتا، رسول اللہ علیک کے اختیار تشریع

(power of legislation) سے پنیتااور امت کی دحدت فکر وعمل Unity) of Faith and practice میں جھلکتا ہے - مشروعیت علیاکا یہ حقیق رنگ جو عبدیت ،اطاعت ادر دحدت سے عبارت ہے جب انسانی زندگی کے تمام انفر ادی ادر اجتماعی دائراد میں پھیلتا ھے تو اسکی بدولت معاشرے میں فقہ اسلامی کا نفاذ بہت آسان ہو جاتا ہے - اس کے لئے ریاست کے انتظامی جریا کسی اور قوت تافذہ کی ضرورت نہیں رہتی بلحہ ہر شخص خود ہی اپنے داخلی محر کات کے تحت اے اپنانے اور اسکے تقاضوں پر عمل کرنے کی شعوری کو شش کرتا ہے۔ کیونکہ فقہی احکام براہ راست لوگوں کے دل د دماغ پر چھا جاتے اور ان کے نفس و خمیر کی گہر ائیوں میں اتر جاتے ہیں-اور نہی دہ مقام ہے جہاں پہنچ کر قانون ،اخلاق سے ہمکنار ہوتا، فقہی نظام ، تصوف میں ڈھلتا اور انسان طریقت کی وادیوں میں قدم رکھتا ہے، جبھی تو علامہ اقبال عليه الرحمد في تصوف كى تعريف كرت موئ كهاب كه شريعت محديد على صاحبهماالتحیہ کو اپنے باطن میں جذب کرنے ادر اپنے قلب کی گہرا ئیوں میں محسوس کرنے کانام تصوف ہے۔ یس طریقت چیست اے دالا صفات ؟ شرع را ديدن باعماق حيات اس اعتبار سے تصوف محض اسلام کی اخلاقی اقدار کا مجموعہ سیس رہتا بابھہ دین کے یورے علمی ، عملی ادر تنظیمی ڈھانچ پر حادی ہو جاتا ہے ۔ تصوف کی رولح اسلام کی خلاہری دباطنی سب جہتوں، اسکے دجو دکی تمام پر توں اور اسکی تہذیب کے کل دائر دں میں سرایت کیے ہوئے ھے - دنیا کی ہر قوم کی طرح امت مسلمہ اپنی ایک جداگانہ تدن رکھتی ہے لیکن اس تدن کا متیازوہ خصوصی دینی ردح اور باطنی جو ہر ہے جو اسکے قانونی، معاشرتی، معاشی اور سیاسی ہر نظام میں جاری وساری ہے۔اسلام کا عقلی وعلمی

اظہار ہویا ساجی د معاشر تی نظم ، ہبر آئینہ روحانیت ہی سے اسکے تانے بانے اور تارویو د بنے ہیں اور روحانیت ہی کا اصطلاحی نام تصوف ہے۔ یوں تصوف اسلامی شریعت سے الگ کسی چیز کا نام نہیں باجہ اس کا ایک اھم اور بینادی جزو ہے – قانون کو اخلاق میں پردنے، علم کو حکمت میں بد لنے، خاہر کوباطن میں ڈھالنے اور عمل کو جذبوں سے ہمکنار کرنے دالاجزد، تصوف نام ہے نہ رسم - یہ توایک خقیقت ہے - محبت الیٰ، ابتاع سنت اور حسن اخلاق کی شیر ازہ بندی - تصوف جمود نہیں تح بک ہے - روحانیت ، فلاح آخرت ادر خدمت خلق کی تحریک - تصوف علمی نظریہ بنہیں، عملی تجربہ ﷺ خالص شخص ،باطنی اور روحانی تجربہ - تصوف کہنے سننے کی نہیں ، سکھنے اور بریتنے کی چیز ہے۔ پیر ذہن وخرد سے نہیں ، قلب ووجدان کی راہ سے ملتاہے - پیر خارج سے نہیں چہکتا،باطن سے پھونتا ہے یہ فکر و نظر کے سانچے میں نہیں پنپتا-احساس اور انفاس کی گہرا ئیوں میں پلتا ہے – اس کارویہ عقلی تجتس نہیں ، تشلیم و تفویض ہے– اس کا اسلوب بحث وجدل نہیں ، روحانی وار دات ہے ، اور اس کا حاصل نظن و تخمین نہیں، حق الیقین ہے - اس لئے جو شخص اسلام کو تصوف کی راہ سے پالے دہ تشکیک د اضطراب کے ہرآزار اور تکہیں و تزدیر کے ہر دام فریب سے محفوظ ہو جاتا ہے-اس تناظر میں دیکھیں تواسلام اپنی حقیقت کے لحاظ سے تزکیہ کروح کا دین اور تصوف اس دین کاجو ہر قراریا تاہے -ردحانیت سر چشمہ حیات ہے اور اس کی تو سیع و تشکیل کانام مذہب -اسی سے علم وفکر ، جذبہ واحساس اور عمل و کر دار کی سب قوتیں پردان چڑ علق ہیں۔ اس سے فطرت انسانی کے سب تقاضے یورے ہوتے اور ذہن و دل کو جلاملتی ہے۔ اس کے ساز سے کا تنات ہستی کے سب نغمے پھو شتے اور اس کے رخ پر زندگی کے سب دہارے بہتے ہیں۔الغرض روحانیت جو ہر وجود ہے اور اسی کانام تصوف - ایوں تصوف کی حیثیت ہمارے دین میں وہمی قراریاتی ہے جو ایک زندہ

نامیاتی وجود (Living organism) میں عمل تنفس یعنی سانس کی آمد و شد ک

تصوف کا انکار کرنے والے یا سے مجمی سازش تصر انے والے ناقدین آج تک اسکی حقیقت اور حیثیت کو سمجھ ہی نہیں پائے - معاند انہ تنقید سے قطع نظر چودہ صدیوں کی تاریخ میں اسلامی تصوف کی حقیقت اور اسکے جو ہری نظام پر ایک بھی اییا اعتراض ساحنے نہیں آسکا جس میں ذرائیمی وزن یا جان ہو - ر ہے آج کے وہ عقلیت پر ست دا نشور جو اسلام کی مادی تعبیر پر یقین رکھتے ہیں اور مغربیت کی پیروی میں اس دین حق کو بھی روحانیت سے عاری کر کے مجر دایک سیکولر نظام یا زیادہ سے زیادہ قدی و نسلی شناخت کا ایک عنوان بناد ینا چا ہے ہیں تو ایسے لوگوں کو یاد رکھنا چا ہے کہ تصوف کی منفی خود اسلام کی نقی ہے - اور تصوف کو مثانا اسی طرح نا ممکن جسطر ح اسلام کو مثانا -

- شوف کی نمود اسلام کی ہمقد مادر تصوف کی تاریخ خود اسلام کی تاریخ ہے۔
  شوف کی تحریک دین ہی کی تحریک ہے۔
  - ی تصوف کی دعوت اسلام کی دعوت اور اس کا فروغ اسلام کا فروغ ہے۔ ۲۰۰۰ تصوف اسلام کی معنوی قوت اور اسکی بقاکا ضامن ہے۔
    - اسلام اگر حقیقت ہے تو تصوف اس کا عرفان اسلام اگر تدن ہے تو تصوف اس کا جو حر -
      - اسلام اگر شر بعت ب تو تصوف اسکی دوح-
      - اور اسلام اگر سوسائٹ ہے تو تصوف اس کاہند ھن-
- ادر تعمیر سیرت کاالو ھی منہاج ھے۔ یہ روح انسانی کی شناخت ادر فطرت صححہ کی

فقہ سے عمل کاسانچہ ملتا ھے اور تصوف اس میں اخلاص پید اکر تا ھے ঠ্য فقہ سے کر دار نشود نمایا تاہے اور تصوف اسے جذبوں سے ہمکنار کرتا ھے ☆ غرض فقہ سے شریعت ہمارے جسموں پر لاگو ہوتی ہے ادر تصوف اسے دلوں میں اتار تاہے، یہی وجہ ھے کہ فقہ اور تصوف ہمیشہ اسلامی معاشرے میں ساتھ ساتھ رہے ہیں اور ان میں منافرت پیدا کرنے کی ہر کو شش مذموم ادر را نگاق ٹھمری-ایک طرف این تیمیہ جیسے فقیہ اور این جوزی جیسے عظیم محدث صوفیاء کرام پر ب جا تنقید کے باعث مطعون رہے تو دوسری جانب سر مدادر منصور حلاج ایسے کئی معتبر صوفياء نے فقہ ظاہر سے انحراف کی سز ایائی - پھر دیکھیۓ ایک ظرف احمد بن حنبل عليه الرحمه جيسے جليل القدر امام فقه واجتهاد اور محمه الغزالي مليه الرحمه جيسے امام فكر و دانش ایک عرصہ تک صوفیاء کرام اور تصوف سے دور رہنے کے بعد بالآخر ان کے ایسے گرویدہ ہوئے کہ تادم آخر تصوف کی اغوش میں سانس لیتے رہے اور دوسر ی جانب گروہ صوفیاء کے سر دار جینید بغد ادی علیہ الرحمہ ایسے امام تصوف یکارتے رہے

"علمنا هذا مشيد بالكتاب والسنة-"

· · طريقت وحقيقت خادمان شريعت اند - · ·

یعنی طریقت اور حقیقت دونوں شریعت کے تابع اور خاد م محض ہیں۔ یہی نہیں ذرا آگے ہو ھے کردیکھیۓ کہ ایک طرف شیخ عزالدین بن عبدالسلام ایسے جلیل القدر فقیہ د

۲۸ محدث ہمیں ابدالحن شاذلی علیہ الرحمہ کے آگے سر جھکائے ہوئے ، سپر دگی کی نضویر یے نظر آتے ہیں اور مولانار دم جیسے عبقری حکیم ہی*ہ کہتے ہوئے س*ائی دیتے ہیں کہ <sup>ے</sup> مولوى ہر گزنیند مولائے روم تا غلام تنمس تنبریزی نشد اور دوسري جانب داتا تنج بخش على حجوميري عليه الرحمه اور غوث الاعظم محى الدين جیلانی علیہ الرحمہ ایسے بے مثال اتمہ روحانیت سمیں فقہاء ظاہر کی تقلید و پیروی کرتے اور ایم اجتماد کی عظمت کا دم بھرتے نظر آتے ہیں۔ اور بیہ سب کچھ محض دو طبقوں کاباهمی ربط د ضبط نہیں بابحہ شریعت محمد ی علیٰ صاحبہاالتحیہ کے دواجزا، علم طاہر ادر علم باطن کی شیر از ہبند ی کاآئینہ دار ہے ۔ جبھی توایک طرف امام شافعی علیہ الرحمہ بباتك د عل بداعلان كرر ب بي كه : "يحتاج الفقيه إلى معرفة اصطلاح الصوفية ليفيده من العلم مالم يكن عنده --" لیعنی صاحب فقہ واجتہاد کو علم صوفیہ کی شدید احتیاج ھے تاکہ اس کا نقص دور ہو سکے اور دوسری جانب امام ربانی مجد د الف ثانی علیہ الرحمہ دو توک فیصلہ سنار ہے ہیں کہ : · · شریعت راسه جزواست ، علم و عمل وا حسان – تاایس ہر س**ہ** جزو متحقق نشود، شريعت متحقق نشود-"

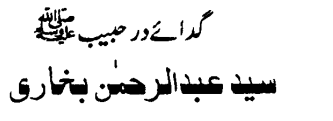
یعنی شریعت اسلامیہ کے تین اجزامیں - علم ، عمل اور احسان - جب تک یہ تینوں اجزا اسلطے نہ ہوں شریعت قائم نہیں ہوتی - اور سکیے : امام مالک علیہ الرحمہ نے توبیہ کہہ کر بات ھی ختم کردی ھے کہ :

> "من تصوف ولم يتفقه فقد تزندق ومن تفقه ولم يتصوف فقد تفسق ومن جمع بينهما فقد تحقق-"

29

ونظر کامنہاج تراشااور دوسرے کی اجتہادی ہمیرت نے اسے یوں برتا کہ آنے والی نسلوں کے لئے فکری رھنمائی کا سامان مہیا کر دیا۔اس طرح بیہ کتاب ایک غیر معمولی تتحقيق كاروك د حار كن -

بجرجس قدر بلندیایہ اور عمیق بیہ کتاب تھی، اتنا ہی عظیم اور ژرف نگاہ مترجم اسے میسر آیا۔ مولانا محمد عبدالحکیم شرف قادری زید مجدہ کی ذات گرامی علم و فضل کی دنیامیں خود ایک استعارہ ادر پہچان بن گئی ہے۔ تعلیم ویڈریس ، وعظ و تقریر ادر شخفیق د تصنیف میں عمر گزری ایک عالم کو سیر اب کیا۔ تشنہ ابوں کی پیاس بچھائی ادر فکر دد انش کے گلزار کھلائے - پیش نظر ترجمہ ان کے تبحر علمی ، وسعت فہم اور دقت نظر کا شاہر کا -اسلوب میں تحقیق ، تسلسل اور یحمیل کارنگ جھلک رہا ہے اور طرز نگارش انتهائی سلیس ، شستہ اور رواں ہے -ار دواور عربی دونوں زبانوں میں مہارت کو اس سلیقہ سے برتاہے کہ ترجمہ میں اصل بیان کی لطافت منعکس ہور ہی ہے۔اس سے کتاب جہاں شخفیق، تشریح اور تعبیر کے سہ آتشہ لطف کا مرقع بن گئی ہے وہیں اسکی تا خیر وافادیت میں بھی بے پناہ اضافہ ہوا ہے -بارگاہ رب العزت میں استدعا ہے کہ مترجم کی اس کادش کو شرف قبولیت سے نوازے اور ہم سب کو دین متین کی بیش از ہیش خدمت کے مواقع ارزائی فرمائے – آمین



۵ ر مارچ ۷۹۹۶ء

حیات مبارکہ مین الاسلام، امام اہل سنت، شیخ محقق رت شيخ عبدالحق محدث دېلوى قدس رالعزيز O علامه محمد عبدالحكيم شرف قادرى شخالحدیث جامعہ نظامیہ ر ضوبہ ،لا ہور

فهرس صفحه نمبر عنوان نمبر شار ۳۵ تعارف حیات مبارکہ ۳2 ج<del>ر</del> بخصيل علم ۳۸ المتح بيعت وخلافت r+ تصانیف وصال شیخ محقق کی دینی و علمی خدمات 19 ۴ ኖኖ ప 11 علم حدیث کی تشریخ اور ترویج ۲ ۲.4 عقائد ۵1 4 المتعلقة بحركار دوعالم عليصة كي محبت Ħ الم مصطف عليسه 51 ج اختيارو تصرف 58 33 🕁 حاضر وناظر جي جسم بے سابيہ ۵۵ <del>ج -</del> ديداراللي 34 جج حيات انبياء كرام واولياء عظام 34 😒 ساع موتی 32 التريارت قبور 11 التحت زيارت روضنه انور \*\*

صفحه نمبر نمبر شار عنوان ۵۸ الله توسل اور استعانت ٥٩ ی سفاعت جزیم محفل میلاد جزیر ایصال تواب جزیر ارات پر گنبد بنانا جزیر قادر بیت 🔝 شفاعت ٩۵ ۲+ ++ 11 41 مسلک 44 

شيخ الاسلام وإمام ابل سُنت ، شيخ محقق حضرت شيخ عبد الحق محدت د بلوي قدس سر ه العزيز اللہ تعالٰی کی عادت کریمہ بیہ رہی ہے کہ انسانیت کو شرک و کفر ادر گمراہی ے نکالنے کے لئے انبیاء کرام علیہم السلام بھیج گئے ، فکرانسانی صدیوں کے ارتقاء کے بعد جمال سپنچت ہے، اللہ تعالیٰ کی بھیجی ہوئی مقدس بمستيوں نے لمحول ميں دہاں پہنچاديا-اللہ تعالٰی کی ذات و صفات ، امور آخرت اور عالم کے حادث یا قدیم ہونے کے بارے میں بڑے بڑے فلسفیوں اور دانشوروں نے کیا کیا موشگافیاں نہ کیں ، کیکن دہ اپنے واستگان دامن کودولت یقین فراہم نہ کر سکے -انبیاء کرام علیہم السلّام کے چند کلمات نے سامعین کودہ تیقن عطاکیا، جس کی بناء پروہ جان تک قربان کرنے کے لئے تیار ہو یکنے اور ؤینادآخرت کی سعاد تیں حاصل کر گئے۔ سر کاردوعالم علی کے اب اقد س پر سلسلہ نبوت ختم ہو گیا،آپ کے بعد کوئی نیانی نہیں آئے گا، البقہ پنج برانہ جد وجہد اور مشن کو جاری رکھنے کے لئے اُمت مُسلمہ سے جلیل القدر افراد آگے بڑھے ، انہوں نے نہ صرف دعوت وار شاد کا کام یورے ولولے اور لگن سے کیا، بلحہ دین متین کے مقدس چرے سے گر دو غبار صاف کرنے میں تمام صلاحیتیں بھی صرف کر دیں۔ حضور نبي أكرم علي كارشاد ب: إِنَّ اللهُ تَعَالى يَبِعَتُ لِهٰذِهِ الأُمَّةِعَلىٰ رأس كُلِّ مِانة مِسْنَة مَّن يُجَدِّدُ لَهَا دِينَهَا-·· بے شک اللہ تعالیٰ اس امت کے لئے ہر صدی کے آخریرا یسے شخص کو بھچے گا جواُس کے دین کی تجدید کرے گا-"

علا اسلام نے مجد و کے لئے جو شرطیں بیان کی ہیں، وہ بیہ ہیں : ا-وہ علوم خاہر ہاور علوم بلطنہ کا جامع ہو-۲-اس کے درس و تدریس، تصنیف و تالیف اور و عظ و تذکیر سے تفع عام ہو-۳ - سُنت کی اشاعت د تروینج ادربد عت کے خاتمے کے لیئے کو شاں ہو-س-ایک صدی کے آخر اور دوسر ی صدی کے آغاذ میں اس کے علم کی شہر ت ہو اور لوگ دینی مسائل میں اس کی طرف رجوع کرتے ہوں۔ پھر بیہ ضروری نہیں کہ ہر صدی میں ایک ہی مجد د ہو ، گزشتہ صدیوں میں سے ہر صدی میں ایک سے زیادہ مجد و ہوئے ہیں۔ ملك العلماً مولانا ظفر الدين بهاري (والدماجد ذاكثر مختار الدين احمد ، على گڑھ )فرماتے ہیں : "مجدد مائنة حادى عشر ( كميار هوي صدى ك مجدد ) مجدد الف ثاني ، امام ربانی حضرت شیخ احمد سر ہندی فاروقی (متولد • الر محرم ا<u>ے 9 م</u>ے ، متوقی ۲۸ / صفر ۳ ۳۰ ایر صاحب تصانیف کثیره شهیره و زاهره د جنرت شیخ محقق علامه عبدالحق محدت دبلوی (متولد ۸<u>۹۹ مه</u> ، متوقی ۲ ۲ <u>۱۰ مه</u>) اور میر عبدالواحد بلگر امی صاحب "سنبع سُنابل" متوقى براماي التق التق الم ا تندہ صفحات میں گیار ھویں صدی کے مجد د، پاسبان دین مصطفے عابی علوم دینیہ کے نامور ملغ اور ناشر ، دینی حمیّت وغیرت کے پیکر، امام المحد ثنین شیخ محقق حضرت شیخ عبدالحق محدیث دہلوی رحمہ اللہ تعالیٰ کے دینی ادر ملّی کارنا موں کا مختصر جائزہ پیش کیا جائے گا، انشااللہ العزیز، مناسب معلوم ہو تاہے کہ اس سے پہلے «ھزت کی حیات مبارکہ کا مختصر تذکرہ پیش کر دیاجائے-

ا محمد ظفر الدین بہاری، ملک العلماء: چود طویں صدی کے مجد داعظم (جامعہ اشرفیہ، مبار کپور) من ۳۳ - ۳۳

**r** z حبات مُبادكه

01.01 ۸ ۵ ۹ هر

517PT 51001

امام اہل سنت شیخ عبد الحق محدت وہلوی ، شہر دہلی ، ۵۵۹ ھر ۱۵۵۱ء میں پیدا ہوئے۔ اُن کے آباء واجد اد میں سے آغا محمد ترک مخاری ، سلطان محمد علاء الدین خلجی کے ذمانے میں مخارا سے ،جرت کر کے دہلی میں وار دہوئے اور بلند وبالا مناصب پر فائز رہے - مخارا سے ،جرت کے وقت متعلقین اور مریدین کی ایک جماعت اُن کے ہمراہ تھی۔ل

آپ کے والد ماجد شیخ سیف الدین دہلوی شہر و سخن کا ذوق رکھنے والے عالم اور صاحب حال بزرگ شی سیف سیسی قادر سے میں شیخ امان اللہ پانی پتی کے مرید اور خلیفہ مجاز شی کی تھے - سلسلہ عالیہ قادر سے میں شیخ امان اللہ پانی پتی کے مرید اور خلیفہ مجاز شی کی بند ہونے ہوں ، چند حضر ت شیخ نے " تحکملہ اخبار الا خیار " میں ان کے متعدد ملفو خلات نقل کئے ہیں ، چند

حضرت سیح نے '' مکملہ 'اخبار الاخیار '' میں ان کے متعدد ملفو طات مطل کئے ہیں ، چند ایک ملاحظہ ہوں :

ا- بجھے ان لوگوں پر جمرت ہے جو مخلوق کے لئے کام کرتے ہیں تا کہ ان کے نزدیک اہمیت حاصل کریں -کام کا تعلق صرف اللہ تعالیٰ ہے ہ مخلوق سے کیاکام؟ ۲-جب دیکھا جاتا ہے کہ علماء اور فضلاء جاہ دعزت اور کثر ت اسباب کے حاصل کرنے اور مال ودولت کے جمع کرنے میں مخلوق خدا کے ساتھ اُلجھتے ہیں اور لڑائی تک پینچ جاتے ہیں ، تو میں شکر کرتا ہوں کہ میں نے زیادہ نہیں پڑھااور اکابر میں سے نہیں ہوا-

۱ - عبدالحق محدث د ہلوی ، بیخ محقق : مستحملہ اخبارالا خیار (طبع تبتیبائی ، د بلی ) س ۲۸۹ \*\* ۲- خلیق احمہ نظامی : حیات شیخ عبدالحق محدث د ہلوی ، ندوۃ المصفین ، د بلی ، مس ۲۰۱۰

۳- (شیخ محقق فرماتے ہیں کہ مجھے دالد گرامی نے کئی د فعہ فرمایا ) کسی شخص کے ساتھ علمی بحث میں جھگڑانہ کرنا اور کسی کو تکایف نہ دینا ، اگر تمہیں معلوم ہو جائے کہ حق دوسر ی جانب ہے ، تو قبول کر لینا، درنہ دو تین پار کہنا اگرنہ مانیں تو کہنا کہ ہدہ کواس طرح معلوم ہے ،جو پچھ آپ کہتے ہیں ،دہ بھی ہو سکتاہے، جھگڑ ایس بات کا ؟ · ۲۰ - اگر تمہیں اینے پیر اور استاد سے محبّت اور عقیدت ہو تو اس سلسلے میں کسی سے لڑائی نہ کر دادر تعصب اختیار نہ کر د ، پید محبّت کا کام ہے ، جسے محبّت نہ ہو، دہ کیا کام کرے گا ؟ فائدہ ہزرگوں کی عقیدت ، محبّت ، ادر پیردی میں ہے، تم جو جنگ کرر ہے ہو، دہ اپنے نفس کے لئے ہے، نہ کہ بزرگوں کے ۵-طریقت کے بہت سے معاملات میں، جنہیں اس راہ کے اصحاب ہمت اداکرتے ہیں۔ حقیقت کا اصل کا م بیا ہے کہ ہر وقت اس حقیقت کو پیش نظر رکھے کہ اللہ تعالیٰ تمام اشیاء کے ساتھ ہے۔ایک لحظہ بھی اس خیال سيصافا فلن نه ريب ، د ست در ځارود ل بايار - اله شخ سيف الدين دبلوي ٢٢ شعبان المعظم ٩٩٠ هر ١٥٨٢ كوياس انفاس میں مشغول یتھے، سی سالت میں رہمت حق کی آغوش میں چہنچ گئے۔ حضرت شیخ مفتق کوانلہ تعانٰ نے ابتداہی سے عقبل سلیم اور فنم ودانش کا ا عبدالحق محدنة د ملوى . يُنْ محتق : المحمله النبارالاخبار فارس (تلغبانی دیلی)س ۲۹۳-۳۹

www.waseemziyai.com

اللہ تعالیٰ کے دست میں پر ست پر بیعت ہوئے - جناب حمد صادق ہمدائی کے سلمات الصاد قین'' میں لکھاہے کہ شیخ محقق نے حضرت شیخ سید عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے زوحانی اشارے پر بیہ بیعت کی تھی- یک

| فس14 مع  | اخبادالاخيار                | ا عبدالحق محد ت د دلوی، شیخ محقق : |
|----------|-----------------------------|------------------------------------|
| من نے ۱۳ | ی چیخ عبدالحق محد تث د ہلوی | ۲- خلیق احمد نظامی : حیات          |

تصانيف حضرت شخ محقق نے اپنی حیاتِ مُبار کہ کا اکثر دہیشتر حصتہ تصنیف د تالیف میں ہمر کیا-ان کی تصانیف دُنیا بھر میں قدرو منزلت کی نگاہ ہے دیکھی جاتی ہیں، فنی اعتبار سے آنکی تصانیف درج ذیل عنوانات کے تحت آتی ہیں : (۱) تغییر (۲) تجوید (۳) حدیث (۴) عقائد (۵) فقه (۲) تاریخ (۷) تصوف (۸) نحو (۹) اخلاق (۱۰) اعمال (۱۱) منطق (۱۲) سیر ۲ (۱۳)ذاتی حالات (۱۳) خطبات (١٥)اشعار (١١) مكاتيب وغيره-ك جفزت شیخ تحقق قد س سرہ 'کی تصانف ساٹھ ہیں - چند مشہور تصانف کے نام درج ذيل ہيں: ا-اشة اللمعات ، مشکوة شريف كافارس ميں ترجمه اور شرح ، جار جلدوں ير مشمل ب - اُردو میں اس کے ترجمہ کی بندت سے ضرورت محسوس کی جارہی تھی ، چنانچہ مولانا محمد سعید احمد نقشبندی رحمہ اللہ تعالٰی نے پہلی دوجلدوں کا ترجمہ نین جلدوں میں کیا، ان کی علالت ادر پھروصال کے سبب بیہ کام راقم کے ذمے لگا راقم نے ترجمہ کی چو تھی اور یانچویں جلد محمل کر لی ہے ، چھٹی جلد مولانا مفتی محمد خان قادری کے تعادن سے مکمل ہو گئی ہے ، پیر چھ جلدیں چھپ چک ہیں،ایک جلد مزید ہو گی جو زیریتھیل ہے۔ یہ سب کام فرید عجب سال ، لاہور کے زیر اہتمام ہور ہاہے-٢-لمعات التنقيح في شرح مشكوة المصابيح (٢ في) (اس کی چار جلدیں لا ہور سے طبع ہو چکی ہیں) ٣- شرح سفر الستعادة (فارس)

حی**ات بی**نخ عبد الحق محدنت د ہلوی

س ۱۷۰

ا خليق احمه نظامي :

CON www.waseemz

۴۲ ٣- مدارج النبوة (فارس) سيرت طبية كي اجم ترين ادر لا فاني تماب-۵-اخبار الاخيار (فارس) ہندوستان کے علماراور مشائخ کا مستند بذکر ہ۔ ۲-جذب القلوب الي ديار المحبوب (فارس) تاریخ مدینہ کے نام سے اس کا ترجمہ چھپ چکاہے-٢- زبدة الاسرار (عربي) منا قب سيد تافيخ عبدالقادر جيلاني رحمه الله تعالى تلخيص بجته الاسر ار-^-زبدة الآثار (فارى) زبدة الاسرار كاترجمه مع اضافات ۹- ليحيل الايمان (فارس) اسلامی عقائدادر مُسلک اہل سنت و جماعت -• ا- شرح فتوح الغيب (فارس) سدِّ ناشخ عبدالقادر جیلانی رحمہ اللہ تعالیٰ کی تصنیف مبارک فتوح الغب كي شرح-(عربی) اا-ماثبت با لسُنَّة (عربي) بارہ مینوں کے اسلامی معمولات، کتاب دست اور طریق اسلامی کی روشنی میں۔ یروفیسر خلیق احمہ نظامی نے ڈاکٹر زہید احمہ کے حوالے سے شیخ محقق کی تصانيف ميں الأكمال في اساء الرجال كابھى ذكر كيا ہے اور ساتھ ہى بير بھى كہا ہے ك فهرس التواليف مين اس كاذكر شين ب، حالاتكه الأكمال إمام وبي الدين رحمه الله تعالی صاحب مشکوۃ کی تصنیف ہے اور مشکوۃ شریف کے آخر میں چھپی ہوئی عام

دستیاب ہے-۱۲- تحصيل التعرف في معرفة الفقه و التصوف (عربى) یہ کتاب دوقسموں پر مشتمل ہے یہلی قشم : تصوف کی تعریف ادر اس کی اہمیت بیان کرنے کے بعد شیخ احمد زروق کی التاب" قواعد الطريقة " کے اٹھائيس قواعد کی شرح جن میں علماء ظاہر ا ما**طن کے در میان مفاہمت ک**ی <sup>البن</sup>مانی ہے د دسری قشم : فقہ حفق کی اہمیت اور برتری کے بیان کے ساتھ سید ناامام اعظم ،امام احمد بن حنبل ادر سيد ناغوث اعظم كانذكر د-١٣-فتح المنَّان بتائيد مذهب النعمان : مذہب حفق کے قرآن پاک اور قومی احاد بیت مے ولائل -١٢- رساله ضرب الاقدام پیر عبدانغفار کشمیری ثم لاہوری نے ۳۴۹ اھ میں یا بچ رسائل کامجموعہ شائع کیا تھا، ان میں ایک رسالہ ضرب 'الاقدام بھی ہے ،ایں کی ابتدار میں لکھا ہے : رساليه ضرب الاقدام من تصنبف زبدة المحققين شيخ عبدالحق دهلوى رحمة الله تعالى عليه اس رسائے میں مصرت شخ محقق نے صلوۃ غوشیہ کا ثبوت ادر جواز پیش السبأ ہے۔

وصال ۲۱ ربع الاوّل ۵۲ ۱۹۴۰ هر ۱۹۴۲ء کوآسان علم و معرفت کانتر در خشال احاديث نبويه كاعظيم شارح، دين اسلام اور مقام مصطف كامحافظ اور مسلك السينت كا پاسبان، د نیادالوں کی نگاہوں سے روپوش ہو کر دبلی کے ایک گوشے میں محواستر احت ہوا۔ رحمہ اللہ تعالیٰ وقد س سرہ '۔ شخ محقق کی دینی وعلمی خدمات حضرت شیخ محقق رحمہ اللہ تعالی نے اپنی طویل زندگی دین اسلام کے تحفظ اور اس کا پیغام عام کرتے اور مقام مصطف علین کی حفاظت کرنے میں صرف کر دی-دین متین کے خلاف أشخ والے نئے نئے فتوں کی مؤثر سر کوئی کی اور مسلک اہل سُنت د جماعت کی شاندار ترجمانی کی بالخصوص عقیدہ ختم ہوت پر ڈاکہ ڈالنے دالوں لے خلاف علمی و قلمی جہاد کیا۔ اُس دَور میں مہدوی تحریک عروج پر تھی، جس کاآغاز سُنت کی ترویج اور بد عت کے خاتمے سے متعلق تھا-بعد ازاں مہدویت کا تصور اس سطح تک پہنچا کہ دین اسلام کے قطعی عقیدے ختم نبوت سے ظمر اگیا،اس تحریک کابانی سید محمد جو نیور ی كهمتا تفاكه مرده كمال جو حضرت محمدر سول الله عليقة كوحاصل تقا،ده مجصح مص حاصل مو گیاہے - فرق صرف بیر ہے کہ وہ کمالات دہاں اصالتہ تھے اور یہاں مرفا ہیں - اتباع ر سُول اس درجہ کو بینچ گئی ہے کہ اُمتی نبی کی مثل ہو گیا ہے -علامہ ابن حجر متی ، حضرت على متقى ادر شخ محقق شيخ عبدالحق محدت د ہلوى (رحمہم اللہ تعالیٰ ) نے اس تحریک کی شدید مخالفت کی اور مقام مصطف کے تفظ کا فریضہ انجام دیا-برد فيسر خليق احمد نظامي لكصة بين :

حکم کالعدم قرار دے دیا گیا،اور ان کی زیارت کو عبادت کاد رجہ دے دیا گیا۔ ظاہر ہے ان حالات میں عقائد داعمال کے ہر گو شے میں بگاڑ کا پیدا ہونا قدرتی امر تھا۔ شخص محقق نے دینی تعلیمات کو فروغ دے کراس زہر کاتریاق فراہم کیا۔ یسی نے اکبر کے انقال پر نواب سید فرید مرتضی خال کے ذریعے جہانگیر کو تاریخی خطائتها، جس کی ایک ایک سطر سے دین اور ملت اسلامیہ کا در د نمیکتا ہوا محسوس ہو تا ہے۔اس خط میں شیخ محقق نے دُنیا کی بے ثباقی، عدل دانصاف کی اہمیت، مقام نبوت ادر امتباع شریعت ایسے مسائل پر کھل کر گفتگو کی ہے تاکہ جمائگیر اینے پیش رو کی <sup>س</sup>مراہیوں کامر تکب نہ ہو، اس کے علاوہ <del>شیخ</del> نے <del>اکبری دُور کے دیگر امر اُسلطنت کو</del> بھی خطوط لکھے ادر امراء کی دینی غیرت کوجوش د لایا-امام رباني، مجد و الف ثاني اور حضرت شيخ محقق (رحم مهاالله تعالى) دونول ہم عصر بھی ہیں اور پیر بھائی بھی ، تجدید اسلام ، احیاء سُنت اور اما تت بد عت کے سلسلے میں دونوں کا ہدف ایک ہے، البتة طریق کار دونوں کا بنا پنا ہے-يرد فيسر خليق احمه نظامي لكصة بين : ·· حقیقت بیہ ہے کہ دونوں نے ایک ہی بات کہی ہے ، کمین مختلف انداز میں ، مجدد صاحب کے یہاں انقلامی جوش ، سخت کیری اور "بر ہم زن" کے نعرے ہیں، توثیخ محد یہ کے یہاں بھی ماحول سے سخت نفرت اور اِحیاء سُنت کاغیر معمولی جذبہ ہے - مجد د صاحب کی طرح وہ ڈیکے کی چوٹ پر بات نہیں کہتے ، کیکن کہتے وہی میں جومجد تو صاحب نے کہاہے ۔<sup>ل</sup>" دربار اکبری کے مشہور شاعر اور بے نقط تغییر سواطع الالہام کے مصنف <u>قیضی</u> کے <del>شیخ محقق</del> سے گہر نے تعلقات تھے۔ قیضی کے خطوط پڑھنے سے پتا چکتا ہے ، - خليق احمد نظامي ، يروفيس : حیات شخ عبد الحق محدت د بلوی ، مس ۳۰۲

vw.waseemziyai.com

r2 کہ اسے شیخ سے کتنی محبّت د عقیدت تھی ؟ شیخ اگر چاہتے تو قیضی ادرابدالفضل کے ذریعے دربار اکبری میں بڑے سے بڑا ڈنیادی اعزاز حاصل کر کیتے تھے ،کیکن انہوں نے فقر د فاقہ اور گوشہ نشینی کی زندگی اختبار کی اوران کے فقر غیور نے کسی طرح گوارانہ کیا کہ عظمت اسلام پر حرف آئے - فیضی جیسا علامہ اور مخلص دوست جب صراط متنقم ہے بھٹک گیا، تواس کی فرمائش کے بادجو دیشخ نے اس سے ملنا پیند نہ کیا-فہرس التواليف ميں شيخ محقق نے جس قدر تندو تيز تبعرہ فيض ك بارے میں کیا ہے ، کسی دوسر ے معاصر کے بارے میں شیس کیا۔ غیر ت ایمانی کالہو اُن کے قلم سے شیکتا ہوا محسوس ہوتا ہے، فرماتے ہیں : ·· فيضَى أكرجه فصاحت وبلاغت ادر كلام كى پختگى ميں متازِروزگار تھا، كيكن افسوس کہ اس نے کفر اور گمراہی کے گڑھے میں گر کربد بختی کا نشان این حالات کی پیشانی پر لگالیا - حضور نبی اکرم علی کے ملت اور دین والول کے لئے اس کااور اس کی منحوس جماعت کانام لینے سے بھی پر ہیز ہے،اللہ تعالیٰ ان پر رجوع فرمائے،اگروہ مومن ہیں۔"(ترجمہ) ک عکم حدیث کی تشریخ اور ترویج علم حدیث شالی مند سے تقریباختم ہو چکا تھا-جب اللہ تعالٰی کی توقیق سے نینخ محقق نے علوم دینیہ خصوصاًعلم حدیث کی شمع روش کی، نیز درس و تدریس اور تصنیف و تالیف کو ایک مشن کے طور پر اپنایا ، تو ہندوستان کی فضائیں قال اللہ قال الرسول کی دل نواز صداؤں سے گونج شخیں -حضرت شیخ محقق کی تصانیف کاذکراس سے پہلے کیا جا چکا ہے ۔ اُن کے خاندان کی حديث خدمات كالمخضر تذكره ذيل ميں پيش كياجاتا ہے : حیات <del>ش</del>یخ عبد الحق محد ت د ہلوی ، ا -، خلیق احمد نظامی ، پروفیسر : س ۳۳۳

## ww.waseemziyai.com

حضرت شخ نور الحق بن شیخ محقق (متوفی ۹ مر شوال ۷۳ ماره) نے چھ 0 جلدوں میں مخاری شریف کی شرح '' تیسیر القاری'' کے نام سے فارس میں لکھی -انداز وہی ہے ، جو شیخ محقق قدس سرہ' کا" اشعبۃ اللمعات' میں ہے - نیز شرح " شمال ترمذی" ککھی جس کا قلمی کسخہ رامپور کے کتب خانہ میں موجو دہے۔ یشخ نورالحق کے پوتے شخ سیف اللہ بن شخ نور اللہ نے ''شمائل ترمذی'' ی شرح "اشرف الوسائل" کے نام سے ککھی-شیخ نورالحق کے دوسرے یوتے شیخ محب اللہ نے ''صحیح مسلم'' کی شرح «منبع العلم " کے نام سے لکھی-شیخ محت اللہ کے فرزند اکبر حافظ محمد فخر الدین نے "حصن حصین" ک شرح فارسي ميں ليجقى – حافظ محمد فخر الدين ك صاجزاد في الاسلام محمد، دبلي مي 0 صدر العدور کے عہدے پر فائزرہے - انہوں نے بخاری شریف کی شرح چھ جلدوں میں لکھی،جو'' تیسیر القاری'' کے حاشیہ پر چیپی ہوئی ہے۔ ينيخ الاسلام محمد کے صاحبزادے شيخ سلام اللد في "مئوطاامام مالک" کی شرح، "شرح محلی بحل اسر ار المنوطا" دو جلدوں میں لکھی – اس کے علاوہ "شرح شائل ترمذي''لکھی۔ یشخ سلام اللہ کے صاحبزادے شیخ محمد سالم نے رسالہ '' نو ڑالایمان ''ادر رساله "اصول الايمان" لتخفا-ك غرض ہی کہ میں محقق ادر ان کے خاندان نے علوم دینیہ اور حدیث شریف کی جو خدمات جلیلہ انجام دی میں ، دجب زریے لکھنے کے قابل ہیں-حیات شیخ عبدالحق محد ت دہلوی ، ا ملیق احمہ نظامی، پروفیسر 🗄 من ۲۵۸-۲۹۳

ww.waseemziyai.co

ال خلیق احمد نظامی، پر و فیسر : ۲- خلیق احمد نظامی، پر و فیسر : ۲- خلیام علی ذاد بلتر این، علامہ سیدَ سلحة البر جان فی آثار ، ندو ستان (طبع حید رآباد در کن ۲۰۰۳ اور) میں ۲۴

. 🕰

مولوی فقیر محمد جملی ،علامہ غلام علی آزاد بلگر امی کے حوالے سے لکھتے ہیں : "باون (۵۲) مال کی عمر میں ظاہر و باطن کی جمعیت سے مُحنت (قدرت) حاصل کر کے پیمیل فرزندان د طالبان میں مشغول ہوئے اور نشر علوم خصوصاً علم شریف حدیث میں ایس طرز سے جو ولایت تجم میں کسی کو علمائے متفذ مین و متاخرین ۔ سے حاصل نہ ہوا تھا ، ممتاز و مشتنیٰ جوئ اور فنوان علميه خصوصاً فن حديث ميس تحب معتبره تصنيف كيس، جن پر علمائے زمانہ فخر کرتے اور ان کو اپناد سنور العمل جانتے ہیں اور اہل دانش خواص وعوام دل وجان سے ان کے خرید ار میں - "له پیشوائے اہل حدیث نواب صدیق حسن خاں بھویالی لکھتے ہیں : " *مند دستان جب فتح ہوا، اس میں علم حدیث نہیں تھا، بل*حہ کمبریت احمر کی طرح کمیاب تھا، پیال تک کہ اللہ تعالیٰ نے ہندوستان کے بعض علماء مثلا شخ غیدالحق ترک د بلوی ، متوفی ۵۴ مار ان جیسے دوسرے علماء پر اس علم کا فیضان کیا ، شخوہ پہلے عالم میں جو ہند میں علم حدیث لائے اور یہال کے لوگوں کو بہترین انداز میں بیہ علم سکھایا، پھر بیہ منصب کان کے صاحبزادے شخنور المحق ، توفی ۲۷ • ادر نے سنبھالا-" تک (ترجمہ) <del>شخ محقق ق</del>د س سردا کی تصانیف پر تبسرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں : « یشن • ت کی تمام تصانیف علماء کے نزدیک مقبول اور محبوب میں ، علماء انہیں شوق سے بڑھتے ہیں اورود واقعی اس لائق ہیں ، ان کی عباد ات میں قوئت ، فصاحت اور سلاست ہے ، کان انہیں محبوب رکھتے ہیں اور دل المفقر مجمر أبغمي المحافق الجعنية ( مُكتبه حسن سليل، لادور) من • ۳۶ م ٢ ٢ صديق حسن خال بحويد ، واب ا الطبقه (طبع لاءور) ص ١٢- ١٢٠

اللحصديق حسن خان بهويالی انواب : الطه(تعني لا ابور) من ۱۲۱- ۱۶۹ ۲۰ - فقير محمد جعلمی ، موادن : حدائق الحتفيه ، من من ۱۳۰۰ ۲۰ - خليق احمد ندامی ، پروفيسر : حیات شخ عبدالحق محدث دیادی ، من ۱۱

51 باي يك بيت مدحش را على الإجمال أكفاكن مخو ال أو را خدا از تبر شرع وحفظ دين، دگر ب**رد**صف <sup>مین</sup> میخوابهم**اندر بد <sup>ح</sup>ش انشا<sup>ر کن</sup>** خرابهم درغم بجر جمالت یا رئول الله جمال خود نما رحم بجان زار شيدا عن جهال تاريک شد از ظلم سيه کارا ل بهاؤ عالم را روشن از نور تجلی شن انی اگر م صفح کی خت کہو، کمین یہ نکبہ تم اس کا حق اوا شیں کر کیتے ، اس اللخ بيرا يك شعر بزه كرآب كي :، ، بْنْ تعمر بنِّف بِرِ اكْتَفَار كَرِو-محمم شراييت اوروين كي حفاظت بسب يبينها نظير حضور سر درعالم علينة كوخدا نہ کہو،اس کے ملاودا ہے کی تعم پنے میں جو د صف چاہو تح سر کر دو۔ یار سول اللہ (حصابتیم ) کی آپ کے نہ ال اقد س کے جرئے غم میں پر بیثان . .. ہوا۔، اپناد بدار عطافہ مانٹیں اور محتب صادق کی جان پر جم فرمائیں -ساہ کاروں کے ضلم ہے دینا تاریک ہوئٹی ہے،آب تشریف لائیں ،اور نور تج مجلی سے جہان کوروش فرمائیں -کتے ہیں کہ جب شیخ تنیس ے شعر پر کینچے تورقت طار می ہو گنی اور زارو قطار رونے لگ ، خود شخ محقق کا بیان ہے کہ انہیں چار مرتبہ خواب میں حکنور نبی اکر م مالله کی از بار**ت :**و کی ک علم مصطفى (عليه) حيث شريف مين ب افعَلِسْتْ ما فِي السَّمُوَاتِ وَالأَرْضُ-المحطيق حمد نهای . پروفیسر : مسلحات شیخ عبدالحق محدث د بهوی . مسلم ۱۱۸-۱۱۶

www.waseemziyai.com

۱- عبدالحق محدث دبلوی، شیخ محقق : اشعة اللمعات فارس (مکتبه نوریه رضویه سیحتر ) ن1 ، ص ۳۳۳ ۲- عبدالحق محدث دبلوی، شیخ محقق : مدارج النبوة فارس (مکتبه نوریه رضویه سیحتر ) ب1 ، ص ۳۳۳ ۳- عبدالحق محدث دبلوی، شیخ محقق : مدارج النبوة فارس (مکتبه نوریه رضویه سیحتر ) ب1 ، عس ۱۳۳۲

اختبار وتصرتف مسلم شریف کی حدیث میں ہے کہ حضور نبی اکرم علیظہ نے حضرت ربيعه بن كعب اسلى رضى الله تعالى عنه كوفرماما : يسكّ (مانكو) حضرت شیخ محقق رحمہ اللہ تعالیٰ نے اس کی شرح میں اللہ تعالیٰ کے خلیفۂ اعظم مالین کی قدرت ادر اختبارات بیان کرتے ہوئے سال باند ہ دیا ہے : علین ک "مطلقا فرمایا مانگو، کسی خاص مطلوب کی شخصیص نہیں فرمائی - اس سے معلوم ہو تاہے کہ تمام معاملہ آپ کے دست اقد س میں ہے ،جو چاہیں ، جے چاہیں، اپنے پر در دگار کی اجازت سے دے دیں۔ فَإِنَّ مِن جُودِكَ الدُّنيَا و صَرَّ تَهَا وَمِن عُلُو مِكَ عِلمَ اللَّوحِ وَ القَلَم دُنيادا خرت آپ كى بخشش كاايك حصته بين اوركوح و قلم كاعلم آب کے علم کابعض ہے-اگر خیریت دُنیا و عقبی ،آرزو داری 🔹 ېد رگامش بياد **مرچه مي خواجي تمن**اعن اگر تو دُنیادآخرت کی خیریت کی آر زور کھتاہے، توان کے دربار ميس آ، اور جو جا بتاب آر زو كر - " ك ایک دوسر ی جگه فرماتے ہیں : جن وانس کے تمام ملک اور ملکوت اور تمام جہان ، اللہ تعالیٰ کی تقدیر اور تصرف ہے نی اکر معلقہ کے احاطہ رقدرت د تصرف میں تھے۔ ک اشعة اللمعات أقارس ، ا بې عبدالحق محقق : ج1، س٢٩٣ اشعة اللمعات فارس ، ۲- عبدالحق محدت د بلوي ، صح محقق : ج1، س۳۳۳

۵r

حاضروناظر حضور نبي أكرم علي روضه مقدسه مي تشريف فرما بعطار البي تمام جهان كا مشاہدہ فرمارے ہیں، جہاں جا ہیں تشریف لے جاسکتے ہیں۔اس مطلب کو حاضر وناظر کے عنوان سے تعبیر کیاجاتا ہے حضرت شیخ محقق قد س سر دفرماتے ہیں : ''اس کے بعد اگر یہ کہیں کہ اللہ تعالٰی نے نبی اکرم علیظہ کے جسد اقد س کوالی جالت اور قدرت بخشی ہے کہ آپ جس حگہ جاہیں بعینہ اُس جسم مبارک کے ساتھ یا جسم مثالی کے ذریع تشریف لے جائیں خواہ آسان یر یا زمین پر ،اسی طرح قبر میں یا قبر کے علاوہ ،اس کا اختال ہے ، جبکہ ہر حال میں روضہ مبارکہ کے ساتھ خاص نسبت بر قرار رہتی ہے۔'' ک سلوك اقرب السبل ميں فرماتے ہيں : علمائے اُمت کے کثیر مذاہب اور اختلافات کے باوجود کسی ایک شخص کا اس مسئلے میں اختلاف شیں ہے کہ نبی اگر معلیک تاویل اور مجاز کے شائبہ کے بغیر ، حقیقت حیات سے دائم دباقی ہیں اور اعمال اُمّت پر حاضر و ناظر ، طالبان حقيقت اوربارگاہِ رسالت کی طرف متوجۃ ہونے والوں کے لئے فیض رسال ادر مُرتی ہیں۔ تک اس کے علاوہ '' مدارج النبوۃ '' فارس جلد اص ۲۲۱ اور '' اشعت اللمعات '' فارس جلد ا ص ا ۲۰ مربعی به مسئله بیان کیا ہے-جسم بے سابیہ يشخ محقق ،مدارج النبوة مي فرمان بي : " حضور نبی اکرم علیله کاسامی زمین پر نهیں پڑتا تھا، کیو تکہ زمین جائے المعبدالحق بجدت دبلوي، شيخ محقق : الشعة اللمعات، ج ۴، مس ٤٠٠ ٢- ايضاً: سُلوك اقدب السبّل بالتوجه إلى سبّد الدمسل (براخار الإخار) ص ١٥٥

مثافت اور نجاست ہے، دھوپ میں بھی آپ کا سابیہ نہیں دیکھا گیا، اس طرح علما. نے بیان کیاہے ، تبخب ہے کہ ان بزرگوں نے جراغ کی روشن میں سابہ نہ ہونے کا ذکر نہ کیا ..... چونکہ نبی اکر معاہد عین نور ہیں اور نور کاسایہ نہیں ہوتا-''ک ديدارالهي اشعبة اللمعات مي فرمات بي : محتار ہی ہے کہ ڈنیامیں بھی اللہ تعالیٰ کادیدار ممکن ہے ، کیکن بالا تفاق دا قع نہیں، پاں حضور سیّر المرسلین علیقہ کے لئے شب معراج داقع ہے۔''ل حيات انبياء كرام وادلياء عظام مدارج النبوة ميں فرماتے ہيں : "انبیا ، کرام علیهم السلّام کی حیات ، علما رسلت کے در میان متفق علیہ ہے ادر کسی کااس میں اختلاف نہیں ہے کہ وہ زندگی ، شہدا . ادر فی سبیل اللہ جہاد کرنے والوں کی زندگی سے کامل تر اور قوی تر ہے، ان کی زندگی معنوی اور اُخر دی ہے اور انبیاء کر ام کی جستی اور ڈنیادی ہے ، اس بارے میں احادیث اور آثار واقع میں۔"<sup>س</sup> نیز ملاحظہ ہو : ''اشعبتہ اللمعات ''فارس، جا، ص ۴۷ ۵ "اشعية المردنت "مين فرمات مين : الطيار كرام حيات حقيقى دُنيادي سے زندہ ہیں اور اوليائے كرام حيات ا- عبدالن نابية دېلوي، يې محقق : مدارج النبوة فارس، ج ١، ص ١٨ ۲ عبدالحق محدت د بلوی ، شخ محقق : اشعة اللمعات فارس ، جرم، تس مهرمهم ۳ - عبدالحق محد تت د بلوي ، فيخ محقق : بدارج اليوة فاري، ج ۲، س ۲ ۳ ۳

52 اخروی معنوی ہے۔"ل حذب القلوب ميں فرماتے ہيں : · بعض مشائخ نے کہا کہ میں نے چار اولیا ، کرام کو پایا ، وہ قبروں میں ای طرح تصریف کرتے ہیں، جس طرح ظاہری حیات میں کرتے تھے، پاس ہے زیادہ-"ک سماع مَوتى جذب القلوب مين فرماتے ہيں : "تمام اہل شنت وجماعت کا عقیدہ ہے کہ تمام اموات کے لئے حانے اور سنے دالے ادر اکات ثابت ہیں۔" سک زيارت قبور ''تمام مومنوں کی قبر دب ادران کی رُوحوں کے در میان ایک دائمی نسبت ہے جس کی بناریر دہ زیارت کرنے دالوں کو پہچانتے ہیں اور انہیں سلام کہتے ہیں،اس کی دلیل بیر ہے کہ زیارت تمام او قات میں مستخب ہے۔''سمن زيارت رُوضة انور "جذب القلوب" ميں فرماتے ہيں : ··حضرت سيّر المرسلين عليه كي زبارت ، افضل سُنّول ادر مؤكده مُسحّات ا عبدالحق محدّث د ہلوی، شخ محقق : اشعة اللمعات ج ٢ ، س ٢٠٢ حذب القلوب فارس (طبع نولعشور لكهنو) بس ۲۱۳ ۲- عبدالحق جد ت د ہلوی ، شیخ محقق : جذب القلوب فارس (طبع نواسيشور لكهنو) م ۲-۱۰ ۳- عبدالحق محدّث د بلوي ، شخ محقق : جذب القلوب فارس (طبع نواعشور لكهنو ) م ۲۰۶ مې<sup>ب</sup> عبدالحق محدت د ماوي ، ش<sup>خر</sup> محقق :

۵۸ میں سے ہے،اس پر علمائے دین کا قولی اور فعلی اجماع ہے۔''لہ توسل اوراستعانت "جذب القلوب" ميں فرماتے ہيں : ·· حضور نبی اکر م علیک نے دُعاما نگتے ہوئے کہا : تیر بے نبی کے طفیل اور ان انبیا ، کرام کے طفیل جو مجھ سے پہلے ہوئے ، اس حدیث سے وصال سے پہلے اور اُس کے بعد دونوں حالتوں میں توسل ثابت ہے - نبی اكرم عليه كي ظاہري حيات مباركه ميں اور ديگر انبيا ركرام عليهم الصلواة والسلّام کے وصال کے بعد ،جب دیگر انبیاء کرام علیہم السلّام کے وصال ے بعد توسل جائز ہے ، تو سید الانبیاء علیہ وعلیہم الصلوۃ وانسلام سے بطريق اولى جائز ہو گا،بلحہ اس حديث كى بيا رير بعد از وصال اوليا بركرام ے توسل کا قیا<sup>س</sup> کریں توبعید نہیں ہے ، ماں اگر حضور سیّہ الرسل ﷺ کی خصوصیت پر دلیل قائم ہو جائے ، تو قیاس درست نہ ہوگا ، مگر دلیل کها**ل ؟-"۲**~ اشعته اللمعات ميں فرماتے ہيں : ''امام غزالی علیہ الرحمہ نے فرمایا کہ زندگی میں جس ہستی سے مدد طلب کی جاتی ہے،ان کے دصال کے بعد بھی ان سے مدد طلب کی جائے گی ''سل "اشعبة اللمعات" فارسى جلد سوم ميں تفصيلي تفتكو كے بعد فرماتے ہيں : ''منکرین کی خواہش کے بر عکس اس جگہ کلام طویل ہو گیا ، کیونکہ ا عبدالحق محدت د بلوي، فيخ محقق : جذب القلوب (فارس) 11+19 ۲- عبدالحق محدت د بلوی، یخ محقق : جذب القلوب (فارس) 2710 ۳- عبدالحق محدت دہلوی ، چیخ محقق : جذب القلوب (فارس) ج1، ص١٥٤

www.waseemziyai.com

×.

مرتت کا اظہار کیا ، ایلد تعالیٰ نے اس کی بدولت اس کے عذاب میں تخفف فرمادی اور سوموار کے دن اس سے عذاب اٹھا لیا ، جسے کہ احادیث میں آیا ہے - اس جگہ میلاد منانے والوں کے لئے دلیل ہے جو سر کار دو عالم علیلہ کی ولاد تباسعاد ت کی رات خوشی مناتے ہیں اور مال خرج کرتے ہیں-ابد اسب جو کا فر تھااور اُس کی مذمت قرآن یا ک میں بازل ہوئی۔ اُسے حضور نی اکر م علیظہ کی ولادت باکرامت کی خوشی منانے اور اپنی کنیز کا دود ہ حضور سر کا رِ دو عالم علیظیم کے لئے صرف کرنے پر جزادی گئی۔ مسلمان جو محبت اور سر ور سے مالا مال ہے اور اس سلسلے میں مال خرج کرتا ہے ،اس کا کیا جال ہو گا ؟لیکن پیر ضروری ہے کہ عوام میں پیداکرد ہد عتوں مثلاً گانے، حرام آلات کے استعال اور منکرات سے خالی ہو، تاکہ طریقہ کد عت محرومیت کا سب نہ ہو-''ل ايصال ثواب ·· بيميل الايمان ''ميں فرماتے ہيں : « تمر دول کے لئے زندوں کی دُعاؤں اور بہ دیت ثواب صدقہ دینے میں اہل قبور کے لئے عظیم نفع ہے ، اس سلسلے میں بہت سی حدیث اور آثاروار دہیں، نماز جنازہ بھی اسی سلسلے کی ایک کڑی ہے۔'' <del>ک</del> اس کے علاوہ اشعبتہ اللمعات، ج ا، ص ۷۹۷ مگلا حظمہ ہو-څر س "ماثبت بالسنّة" ميں فرماتے ہيں : "مغرب کے بعض متاخرین مشائنے نے فرمایا کہ جس دن اولیا کر ام بار گاہ اب عبدالحق محدت د بلوی، شيخ محقق : 17, 7, 77, مدارج البنوة (فارس) ی تحمیل الایمان فارس (طبع کھنٹو) س نے نے ۲ نے r ن عبدالحق محد ت د ملوی ، شخص ·

41

حضرت شیخ منطق قدس سرط العزیز کو اگر چہ دوسر ے سلاسل میں بھی میعت و خلافت حاصل تھی، لیکن ان پر نسبت قادریت کا اب قدر نلبہ نظا کہ وہ حضر سید ناشیخ سید عبد القادر جیلانی قدس سرط العزیز کی نسبت ہی کواپنے لیئے طرح التیاز قرار ویتے تھے - فتوح الغیب کی فارسی میں شرح لکھی تواجز اما اس کی ابتداء میں اپنام منیں لیچھا، اس بات کا تذکرہ کرتے ہوئے کیھتے ہیں : ''اس حقیر کے نام کے ذکر کی کیا حیثیت اور مجال ہے ؟ کہ اس جگہ ذکر کیا

ا عبدالحق محدث د بلوی، شیخ محقق : مستر حسفر السعادة فارس (مکتبه نورید رضوید ستحفر) مس ۲۲۴ ۲۷ مبدالحق محدث د بلوی، شیخ محقق : مشتر حسفر السعادة فارس (مکتبه نورید رضوید ستحفر) مس ۲۷ ا

جائیکے۔''ل اس جگه حضرت پیر مهر علی شاه گولژوی قدس سر د کاایک ار شاد پیش کیا جاتا ہے جلاد کچیپی سے خالی شیں ہے فرباتے ہیں : سجان الله ! سيد تا قطب الاقطاب كي شان مبارك كاكيا كهنا ؟ حضرت شيخ عبدالحق محدث دہلوی رحمہ انلد نغالی جو جیڈ عالم بھی تھے -جب انہوں نے کتاب فتوح الغیب تالیف محبوب سبحانی کی شرح نکھنے کامصمتم ارادہ کیا توان کے دل میں ایسی دہشت پیدا ہوئی کہ قلم اٹھانے کی جرأت نہ رہی-تاآئکه پایاده لا بهور حضرت شاه اند المعالی رحمه الله تعالیٰ کی خد مت میں اس غرض کے لئے حاضر ہوئے کہ دہ بر زخی طور پر جناب سلطان ادلیاء د جان اصفیاء سے شرح لکھنے کی اجازت طلب فرما کہ انہیں مر فراز فرمادیں - چونکہ شاہ ابد المعالی سید ناغوث اعظم کے ساتھ محبت ادر تعلق بر زخی میں پڑنہ ادر وحید الد ہر گزر ہے ہیں ، انہوں نے اجازت حاصل کر کے محدث دہلو کی عابیہ الرحمۃ کو مشرف فرمایا (ملفو خات مهربيه (طبع گولژه شريف) ملفوظ ۲ ۱۰۳ ص ۱۰۵) "اخبارالاخیار" میں متحد ہ ہندو ستان کے مشائح کرام کا نذ کر ہے، لیکن شیخ محقق قد س سرہ کا کمن عقیدت دیکھنے کہ انہوں نے سب سے پہلے سَذِیا غوث اعظم شیخ سید عبدالقادر جيلاني من الله تعالى عنه كاتذكره كيا ب-مُبلك حضرت شیخ محقق مَسلک اہل سُنت و جماعت کے امام ہیں ، اُن کے عقائد کا مخصر جائزہ گزشتہ صفحات میں پیش کہا گیاہے - حضرت شخ کے عقائدادر معمولات

ا س عبدالحق محدث د بلوی ، ثني محقق الله مشرح فتوح الغيب فارس (طبع للحشنو) مس ۲۴٬

وہی ہی،جو حضرت امام رمانی مجد تو الف ثانی رحمہ اللہ تعالیٰ کے ہیں۔ تفصیل کے لئے ما حظه ہو : - "مسلک امام رہانی"، طبع لا ہور ،از مولانا محمد سعیداحمہ نقشبندی رحمہ الله تعالى، يمي عقائد و معمولات حضرت شا ه ولى الله محدث دبلوي رحمه الله تعالى کے ہاں ملتے ہیں - ''القول الجلی کی بازیافت ''از حکیم سیڈ محمود احمد بر کاتی میں تفصیل دیکھی جاسکتی ہے۔ پیہ مقالہ رضا اکیڈمی ،لاہور نے طبع کیا۔ علاء دیوبند اگرچہ شیخ محقق کا نام احترام سے لیتے ہیں ، تاہم وہ اپنے محتب فكر كا تعلق، ان ے قائم كرنے كيليے تيار شيس ہيں۔ مولوی انور شاہ کشمیری کے صاحبزادے مولوی انظر شاہ کشمیری استاذ تفسير، دار العلوم ديوبند كاليك اقتباس ملاحظه ہو، جس ميں وہ خاموش كى زبان ميں بہت چھ کہہ گئے ہیں : ''ایک عرصہ تک میرا خیال بہ رہا کہ دیو ہند کو اپنا تعلق حضرت شخ عبد الحق محد ت دہلوی سے کیوں نہ قائم کرنا چاہئے ، غالبًا ہندوستان میں اینی مخصوص نوعیت کے اعتبار سے حد نیٹ کے سلسلہ میں ان کی خدمات کچھ کم وقع نہیں، شروح حدیث میں شاہ صاحب مرحوم کے قلم سے جو سچھ جو اہریارے نتار ہوئے ہیں ،اُنہیں تو جانے دیچتے ،اُن کے صاحبزادہ شخ نورالحق کی شرح بخاری بھی ایک زمانہ میں معروف د متدادل رہی -اس خانواد ہ کی خدمات علما رولی اللّہی کے کنبہ کی طرح اگر چہ جلیل ود قنع

ن میں له، تاہم حدیث و قرآن سے ہند کو دانف کرنے میں شیخ عبد الحق مرحوم کابھی بہر حال حصتہ ہے-

ا جاند کے چربے پر کر دو غبار ڈالنے والی بات ہے۔ (شرف قادری)

.

یعنی علارا ہل سنت ہی حضرت یکی تحقق کے جانشین اور اُن کے مسلک کے امین ہیں۔ اعلیٰ حضرت امام احمد رضا ہر یلوی قدس سرط ایک جگہ چند اکابر ملت اسلامیہ کا ذکر کرنے کے بعد ان الفاظ میں یکی محقق فقیہ ، عارف ندید مولانا یکی عبد الحق ، یکی شیو خ علارا لہند ، محقق فقیہ ، عارف ندید مولانا یکی عبد الحق محدت د ہلوی و غیر ہم کبر اے ملت و عظما کے اُست قد مُسْنَا الله ' محدت د ہلوی و غیر ہم کبر اے ملت و عظما کے اُست قد مُسْنَا الله ' تعکالی بناسو ار هم و اَفَاض عَلَینَامِن ، بَر کا یقیم و اَنوا ر هم 'ل اللہ تعالیٰ شیخ الاسلام ، امام اہل سنت ، حضرت شیخ محقق ، شاہ عبد الحق محدت د ہلوی قدس سر نہ العزیزی کر مت انور پر بے شار رحمتیں نازل فرمائے ، اُن کی اولاد انجاد ور تمام اہل سنت و جماعت کو اُن کے علمی در شی کی حفاظت ، اور اشاعت کی تو فیق عطا فرمائے اور اُن کی تصانیف مبار کہ کے ذریعے احداف کے ہمیں اختراف کا خاتمہ فرمائے ۔ این ، اور اُن کی تصانیف مبار کہ ہے ذریعے احداف کے ہمیں اختراف کا خاتمہ فرمائے ۔

ا-اتدر ضاریلوی،امام : مجموعه رسائل حصة دوم (مدینه پېلینک کمپنی، کراچی) س ۱۰۹

يسم الله الرحمن الرحيم ابتدائيه تخصيل التعرف شيخ محقق حضرت شيخ عبدالحق محدث دبلوى رحمه الله تعالى اينے دوركى نابغهٔ ردزگار شخصیت بتھے ، انہوں نے صرف علوم دینیہ پڑھے ہی نہیں بتھے ، بابحہ باکمال مشائخ کی خدمت میں رہ کر ان پر عمل پیرا ہونے کی تربیت بھی حاصل کی تھی، وہ شریعت وطریقت کے جامع، دریائے علم و معرفت کے شاور، اور اخلاص و تقویٰ کے پیکر تھے، ان کی ہر تحریر منتخب اور دین متین کی صحیح ترجمان ہے، درج ذیل سطور میں ان كي مايد أز كتاب "تحصيل التعرف في معرفته الفقه والتصوف" كا مختر تعارف پیش کیا جار ہاہے حضرت شیخ محقق نے اس کتاب کودو حصول پر تقسیم کیا ہے ہلی قشم : میں تصوف کی تعریف اور اس کی اہمیت بیان کرنے کے بعد شارح بخاري حضرت شيخ احمد ذروق رحمه الله تعالى كى كتاب : "قواعد الطريقة في الجمع بين الشريعة و الحقيقة " ے اٹھائیں قواعد نقل کر کے ان کی شرح کی ہے ، جن میں علماء ظاہر و باطن کے در میان مفاھمت کاراستہ تجویز کیا گیا ہے د وسر ی قشم : میں فقہ ، فقہاءاور دیگر متعلقہ امور بیان کئے گئے ہیں ، اس قشم میں امام اعظم ابد حنیفہ رحمہ اللہ تعالٰی کے حالات ادر مناقب تفصیل سے بیان کرنے کے علاوہ فقہ حنفی کی عظمت بہان کرنے کے بعد امام احمدین حنبل رحمہ اللہ تعالیٰ کے احوال کسی قدر تفصیل سے بیان کئے ہیں، چونکہ سید ناغوث اعظم رضی اللہ تعالٰی ان کے مذہب پر بتھا س مناسبت ہےان کابھی تذکرہ کیا گیاہے

تصوف اور اس کے متعلقات کابہان اس قسم میں تصوف کی تعریف ،اس کی اہمیت ،ادر اس کا اشتقاق ہیان کرنے کے بعد اس غلط خیال کی تر دید کی ہے کہ صوفیہ کادجو داسلام کے دوراوّل میں نہیں تھا، بلجہ بیہ فرقہ بعد کے زمانے کی پیدادار ہے ، اس سلسلے میں انہوں نے سید الطائفہ حضرت جیند بغدادی رحمه الله تعالی کابه فرمان نقل کیاہے کہ : · · ہمارے طریقے کی بنیاد کتاب وسُنت پر ہے اور ہر وہ طریق جو کتاب و سُنت کے خلاف ہوباطل اور مر دود ہے-" ان کابیہ فرمان بھی نقل کیا ہے : ··جس شخص نے حدیث نہیں سی اور فقہا کے پاس نہیں بیٹھااور بااد ب حضرات سے اوب نہیں سیکھادہ اپنے ہیر دکاروں کو بگاڑ دے گا-'' اس کے بعد حضرت شیخ محقق نے شارح مخاری سیدی احمہ زرّوق رحمہ اللہ تعالٰی کی كثار قواعدُ الطَّريقَةِ في الجمع بين الشَريعة ِ وَالحَقِيقَة ِ ے اٹھائیس قواعد نقل کر کے ان کی شرح کی ہے ، یہ کتاب در اصل ایک عار ف باللہ تعالے کی علما ، ظاہر اور صوفیہ کے در میان مفاہمت کی بہترین کو شش ہے اور دونوں فریقوں کے در میان میانہ روی کاراستہ تجویز کیاہے-صوفیہ 'کرام کے ماننے والوں کی تعداد اگر چہ ہر دور میں بڑی کثرت کے ساتھ یائی گئی ہے، تاہم ان کے ناقدین اور اُن پر اعتر اض کرنے دالے بھی ہر دور میں یائے گئے ہیں، دورِ قدیم میں صوفیہ پر کڑی تنقید کرنے دالوں کے سر خیل، مشہور لقاد اور محدث علامه اين جوزى جوئ بي - حضرت شيخ زرّدق فرمات بي كه ان

• ک ۲-حد شین کے نزدیک مباحب، ۳-صوفیہ کے مسلک کے مطابق تفصیل ہے ، جیسے کہ مشہور مقولہ ہے کہ ساع اس کے اہل کے لئے مباح -حضرت میٹخ ز رّوق فرمانے ہیں کہ محالت ِ ضرورت ساع جائز ہے ، مختلف اقوال نقل کرنے کے بعد قاعدہ نمبر ۸ امیں فرماتے ہیں : " یہ سب اس وقت ہے جب آلات کے بغیر ہو، در نہ عنبر می اور ابر اہیم ین سعد کے علاوہ سب اس کی حرمت پر متفق ہیں۔" ساع ضرورت کے دقت اور شر انط کی رعایت کے ساتھ جائز ہے، تاہم اس سے خرابیاں پیدا ہونے کا خطرہ ہے ، جیسے وہ مخل ذکر مفاسد سے خالی نہیں جس میں مر د ادر عور تیں ، فاسق ادر اہل غفلت موجود ہوں ، اس لئے حضرت شیخ ز رّوق رحمہ الله تعالیٰ فرماتے ہیں کہ اس سلسلے میں اہل علم کے دو موقف ہیں : جو حضرات برائی کے راستوں کے ہیڈ کرنے کے قائل میں وہ ساع سے -1 بالکل منع کرتے ہیں، تاکہ ایسانہ ہو کہ ساع کسی ممنوع اور مکر دہ تک پہنچا جو حضرات برائی کے راستوں کے ہند کرنے کی طرف توجہ نہیں دیتے دہ ای صورت سے منع کرتے ہیں جہاںباطل اور ناجائز کام پایا جائے – بھر فرماتے ہیں کہ پہلا قول زیادہ مختاط ، محکم اور زیادہ سلامتی والا ہے ک ا سکے بعد وہ ضرور تیں بیان کی ہیں جو ساع کی طرف داعی ہیں <sup>۔ یک</sup> علاوہ ازیں ساع کے قائلین کی بیان کر دہ تین شر ائط ہیان کی ہیں : سک ا-دفت موزول ہو، جگہ مناسب ہواور سائقی ہم خیال ہوں-

vw.waseemziyai.co

21 ۲- فراغت ہو یعنی شرعی اور عادی اعتبار سے کوئی زیادہ اہم امر در پیش نہ ہو-۳-سینہ نفسانی خواہشات سے پاک ہو-وجداسكي حالتيس اوراسكے احكام ذکر ادر ساع کی محافل میں بعض او قات حاضرین میں سے کسی پرا یک خاص حالت طاری ہو جاتی ہے جس کی بہا پر دہ حرکت کرنے پر مجبور ہو جاتا ہے ، اس کے بارے میں شیخ فرماتے ہیں : 'صرف ایں وقت حرکت کرے جب حال کا غلبہ ہو''ا<sup>ے</sup> اگر اس شخص بر حال کا غلبہ نہ ہوادر اس کے بادجود وہ حرکت کرے تو دیکھنے والانتین حال سے خالی شیں ہوگا ،اس سے کم درجہ ہے تو خاموش رہے ،اس سے بلند مرتبه ہوتواہے منع کرے ادر اگر اس کا ہم مرتبہ ہے تواہے تنبیہ کرے۔ بعد ازاں حضرت شیخ زرّوق نے وجد کے احکام بیان کئے ہیں - تک حضرت یشخ عبدالحق محدث دہلوی نے تصوف کی مشہور اور بینادی کتاب '' تعرف'' کے حوالے ہے دجد کی گئی تعریفیں نقل کی ہیں، حضرت شیخ ایوالحسن نوری رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے م**ي**ن : "وجد شوق کادہ شعلہ ہے جوانسان کے سریر طاہر ہوتا ہے ، تواس حالت کے دارد ہونے پر اعضاء میں خوشی یاغم کی وجہ سے اضطراب ظاہر ہوجاتاہے-" حضرت شخ محقق فرماتے ہیں : · مشائخ نے فرمایا کہ وجد جلد زائل ہو جاتا ہے ، محبت کی گرمی بر قرار رہتی ہے جوزائل نہیں ہوتی۔''

۲- قاعدد نمبر ۲۴

۲2 بعض مشائخ نے فرمایا : ''وجداللہ تعالٰی کی طرف سے مقام مشاہدہ کی طرف ترقی کی بشار توں کا نام \_\_\_\_ یشخ ز رّدق فرمات میں کہ اگر حالت وجد میں انسان کا اختیار اور سنبط ہاتھ سے جاتارے اور بہ حالت تکلف کے بغیریائی جائے تواس شخص کا حکم وہی ہے جو مجنون کا ہے اس حالت میں اگر فرض ادا کرنے سے رہ گیا تو اس کی قضا لازم ہے ، کیو نکہ پیر حالت اگرچہ غیر اختیاری ہے ، کیکن اس کا سبب ( ساع، ذکر دغیرہ) اس نے اپنے اختیار ہے اپنایا ہے - اس حالت میں اگر اس سے کوئی غیر مشروع فعل سر زد ہو جائے تووہ لائق ابتاع نہیں،اس سلسلے میں چند ہز رگول کے داقعات پیش کئے ہیں،مثلاً 0 ---- حضرت شیخ ابوالحن نوری نے اپنی گردن جلاد کے سامنے پیش کردی، o --- خضرت اید حمزہ جج کے لئے جاتے ہوئے کنوئیں میں گر گئے انہوں نے امداد کے لئے کسی مخلوق کو شیس پکارا، o ---- شیخ شبلی نے خاص حالت میں اپنی داڑ تھی صاف کر دی -اور مال دریا میں کھنک دیا-اسی ضمن حضرت شیخ ز رّدق نے وجد کی تین قشمیں اور ان کی علامات بیان کی ہیں : ا-وجد کے دوران ایسامطلب محسوس ہوجو علم ، عمل پاچال کا فائدہ دے اور اے استراحت کی جاجت محسوس ہو توبہ وجد حقیقی اور معنوی ہے۔ ۲-صاحب دجد کی توجہ خوش آدازی ادر اشعار کی موزونیت کی طرف ہو، اس کے ساتھ نفس میں گرمی اور اضطر اب محسوس کرے توبیہ دجدِ طبعی ہے س-صرف حرکت اس کے پیش نظیر ہوادراس کے بعد بے چینی پیدا ہوادر

اً ا قاعد د تمبر ۲۴

## جسم میں سخت گرمی ہو توبیہ وجد شیطانی ہے۔

پھر فرماتے ہیں کہ اموال اور عزنوں کی طرح عقلوں کی حفاظت بھی داجب ہے، اہذا جس شخص کو یہ معلوم ہو کہ میر کی عقل ساع سے مغلوب ہو جائے گی، اس کے لئے ساع بالا نفاق ممنوع ہے، کپڑوں کا پچاڑ تا بھی جائز نہیں کہ یہ مال کو ضائع کرتا ہے ک (ظاہر ہے کہ یہ حکم اس دفت ہے جب قصد اکپڑے پچاڑے غیر اختیار کی حالت میں تو معذور ہے ۲اق)

مزید فرمات بین که عاشقانه اور فضیح اشعار کا پڑھنا، اشعار کا بدتد آواز سے پڑھنا، منظوم کام سن کر طبیعت میں میلان کا پید اہو نا مشاہدہ کے حصول سے ہوید ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کا جلال، نفس کے قائم ہونے سے مانع ہے - اشعار نفس کی پسند یدہ اور قابل ستایش چیزوں میں شامل ہیں - جس شخص کے ول پر حق کانور جلوہ کر ہواس میں غیر کا حصہ باقی نہیں رہتا - یہی وجہ ہے کہ اکابر صحابہ کرام اور محققین صوفیہ نے شعر و شاعری میں زیادہ دلچیپی نہیں لیے - س

دجد کانذ کره آگیا ہے تو بعض اکابر محققین کے ارشادات بھی ملاحظہ فرمائیں۔ بعض سعاد تمندوں کوذکر اور سماع کی مجلس میں حالت وجد وجذب طاری ہو جاتی ہے ، لغت میں وجد کا معنی ہے پالینا ، صوفیۂ کرام کے نزدیک اللہ تعالیٰ کی طرف ہے وار د ہونے والے انوار و تجلیّات اور کیفیات روحانیہ کا پالینا مُر او ہے ، جذب کا لغوی معنی کھیچنا ہے ، صوفیۂ کرام کی اصطلاح میں جذب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی محبت کا اس قدر غلبہ ہو جائے کہ توجہ تمام ما سو کی للہ تعالیٰ سے ہے جائے۔ حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلو کی قدس سر دافر ماتے ہیں :

ا - قاعدہ نمبر ۲۵ ۲۰ قاعدہ نمبر ۲۷ ۳۰ قاعدہ نمبر ۲۷

جلدا، س ۲۸ ۵ مطبوعه د بلی

۵2 مَن تَشْبَه بِقَوم فَهُوَ مِنهُم (الحديث) ··جس نے کسی قوم کی مشابہت اختیار کی دہ ان میں ہے ہے'' ہ جدیث امام طبرانی نے ''مجم ادسط''میں حضرت حذیفہ بن الیمان رضی الله تعالیٰ عنهما ہے روایت کی-سمی قوم سے مشابہت اختیار کرنے والاان میں سے اس لئے ہے کہ اس کاس قوم سے مشابہت اختیار کرناس امر کی دلیل ہے کہ دہ ان سے محبت رکھتا ہے اور ان کے احوال دا فعال سے راضی ہے '' (ترجمہ ) ک الم احدر ضابر يلوى رحمه الله تعالى فرمات بي : · 'اور اگر خلوت د تنهائی محض میں جہاں کوئی د دسر انہ ہو، بیہ دیت محمودہ مثل تشبُّه به عشاق والمين ياجلب حالات صالحين مو تو أتمة شان ميں مختلف فیہ ، بعض نا پسند فرماتے ہیں کہ صدق دحقیقت سے بعید ہے ، اور اربح ہہ ہے کہ ان نیتوں کے ساتھ جائز بلکہ حسن ہے، کہ مَن تَسْبَّهُ بقَوم فَهُوَ مِنهُم "٢ إِن لَّم تَكُونُوا مِثلَهُم فَتَشْبَهُوا -إِنَّ التَّشْبُّهُ بِالكِرام فَلَاحُ ادر سچی نبیت سے نیکوں کی حالت بناتے بناتے خد اچاہے تودا قعیت بھی مل جاتی ہے۔ امام احدر ضابریلوی بیه بھی فرماتے ہیں : "باقی رہا تواجُد جو صحیح طریقے (صحیح نیت) سے ہو تو اس کی طرف شخ قشیری نے اپنے رسالہ میں اشارہ کیا ہے (رسالہ قشیر بیہ عربی ص ۲) انہوں نے فرمایا کہ ایک جماعت کہتی ہے کہ جو شخص دجد کااظہار کرے اس کے تواجد کو تسلیم نہیں کیا جائے گا، کیونکہ وہ تکلف پر مشتمل ہے اور

ا - عبدالغنی نابلسی، علامہ :الحدیقة الندیہ ،ج ۲ ، ص ۵۲۵ ۲-احد رضابر یلوی،امام : فاوی رضوبہ ، جلد دہم، نسف اول س ۲۱۴

ا- احد رضار یلوی، امام : فنادی رضوبیه جلد دہم (طبع انڈیا) جزء اول س ۲۱۴

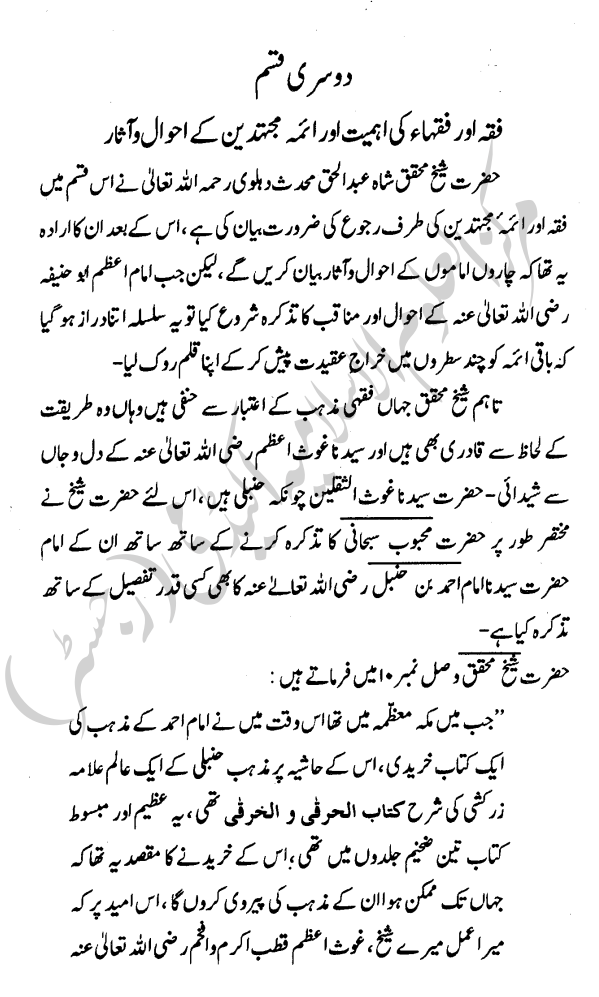
LL اس سوال وجواب کو نقل کرنے کے بعد حضرت شخ عبدالحق محدث دہلوی نے عارف بائلدامام احمد بن ابراہیم واسطی کا کلام ان کے رسالہ فقر محمدی سے نقل کیاہے، یور اا قتباس تواصل کتاب میں ملاحظہ فرمائیں،اس جگہ اس کا کچھ حصہ پیش کیا جاتا ہے جو گوش ہوش سے نسنے کے قابل ہے - فرماتے ہیں : ·· تعجب ہے اس شخص پر جو اللہ تعالے کی محبت کا دعوای کرتا ہے اور ا ایں کے دل کو محبوب کا کلام سننے سے وجد نہیں ہوتا، قصائدادر تالیوں کی آداز س کراس کادل وجد میں آجاتا ہے، جب کہ الله عزوجل کے محبین کے لئے قرآن پاک کا سنناان کے سینوں کی شفااور اسر ار (لطائف) کی راحت ہے۔ متلکم جَل شائُهُ اپنے کام میں جلوہ گر ہو تاہے اور ارباب محبت اس کے کلام ، امر ، نہی ، دعدے ، دعید ، فقص ، خبر دل ، نصیحتوں اور اطلاعات میں اس کا مشاہدہ کرتے ہیں توان کے دل خوف الہی کی آماجگاہ بن جاتے ہیں ..... متکلم کی عظمت ان پر چھا جاتی ہے اور اس کی رحمت ، الطاف ، جلال اور انعام کے مشاہدے کی بنا پر ان کے دلول کو محبت کے ذریعے صبح لیتی ہے۔ تواس شخص کی بات نہ سن جو کہتا ہے کہ قرآن یاک انسانی طبیعتوں کے مناسب نہیں ہے ،اس کے سننے سے دجد نہیں ہوتا ،اور شعر انسانی طبائع کے مناسب ہے اس لئے کہ شعر سے دل میں رفت پیدا ہو جاتی ہے، کیونکہ بیہ کلام فاسد ہے،اور اس کی کچھ حقیقت شیں ہے۔اس لئے که شعر صرف اینے اوزان کی بدولت طبیعتوں کو حرکت نہیں دیتا، خصوصاجب الجیمی آداز دالارشت ، رہادی دغیر ہ (راگوں) سے گائے ، اس کے ساتھ تالی بجانا بھی شامل ہو ،اور دہاں رقص کرنے والے بھی ہوں ،

المشرح قاعده نمبر ۲۸

ww.waseemziyai.coi

الی صورت حال پول اور چاریایوں کو طبعی اور جبلی تقاضے کے تحت تھر کنے پر مجبور کردیتی ہے، نہ کہ ایمان اور يقين کے تقاضے کی بنار بر-رہے اہل یقین ، صحابۂ کرام اور ان کے بعد آنے والے احسان واخلاص میں ان کی پیروی کرنے دالے تو قرآن پاک ان کے دلوں میں چھیے ہوئے یقین کو حرکت دیتاہے-الله تعالى تم يررحم فرمائ ! اشعار كاسننا چھوڑ دو،آيات كاسننا لازم بکر و، اگر تمهیس قرآن پاک میں دلچیپی نہ ہو تو اپنے آپ کو متکلم جل شانہ ' ی معرفت میں کم نصیب ہونے کی تہمت لگاؤ۔ کیونکہ جوانسان اللہ تعالیٰ کی معرفت زیادہ رکھتا ہے وہ اس کا کلام سنتے دقت زیادہ خشوع کا حامل ہوتا ب " (شیخ داسطی کا کام ختم ہوا) اس میں شک نہیں کہ عملاً ہماری وہی حالت ہے جو امام غزالی نے بیان فرمائی ہے، تاہم شیخ امام داسطی کا کلام ہمیں گہر ے غور وفکر کی دعوت دیتا ہے کہ آخر ہم محبوب حقیق جکلؓ جلالہ کے کام کے معانی تک پینچنے اور اس کے مطالب میں غور و فکر کی کوشش کیوں شیں کرتے ؟ -اللہ تعالٰی کا فرمان دالاشان ہے : اَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ القُرآنَ أَم عَلى لَكُوبٍ أَقْفًا لَهَا (٢/٣) '' بہ لوگ قرآن میں غور کبوں نہیں کرتے ؟ کیادلوں پر تالے ير ي بو خ بن ؟ الله تعالى جميں قرآن ياك اور حديث ياك پر صف ، ان كے مطالب و معانى کے سمجھنے ، ان میں تفکر و تدبر اور ان کے احکام پر عمل کی توفیق عطا فرمائے - آمین يارب العالمين-

ww.waseemziyai.com



کے عمل کے موافق ہوگا، وجہ بیہ تھی کہ میں نے اکثر دہیشتر مسائل میں امام احمد کے اقوال امام ابد حذیفہ کے اقوال کے موافق پائے تھے ، اگرچہ الیں روایت میں ہوں جو اصل مذہب کے مخالف ہی ہو –اس ہا یر میں نے اللہ تعالیٰ کا شکر اد اکیا کہ میں اپنے شیخ کی مخالفت کر کے حرج میں داقع نہیں ہوا-'' اسی وصل میں "نکته کطیفہ 'کاعنوان قائم کر کے فرماتے ہیں : کهاجاتا ہے کہ صاحب کشاف (جار الله زمخشری) فقہ میں حقق اور عقائد میں مغتربی تھے، اسی لئے انہیں حنفز لی کہاجاتا ہے، ہم بھی اس لاکن ہیں کہ ہمیں حنفنبلی کہاجائے، کیونکہ ہم بھی مذہب حنفی اور حنبلی کے جامع ہیں-حضرت شیخ محقق وصل نمبر ۲۰ میں فرماتے ہیں کہ عوام الناس ادر متعصب شافعیوں کے ذہن میں بدبات بیٹھ گئی ہے کہ امام شافعی کے مذہب میں انتباع حدیث یر بہت زور دیا گیا ہے ، جب کہ امام ایو حنیفہ کا مذہب رائے اور اجتہاد پر مبنی اور حدیث کے مخالف ہے ، بیربات صریح جہالت اور محض غلط ہے کیونکہ امام اعظم کا مجتمد ہونا ملت اسلامیہ کے نزدیک مسلم د مقبول ہے ، بلحہ وہ دوسرے مجتمدین سے مقد م بھی حضرت شیخ محقق نے اس دہم کی دو نمایاں وجہیں بیان کی ہیں-ا-صاحب مصابيح اور صاحب مشكوة مذهب شافعي سے تعلق رکھتے تھے ، انہوں نے اپنے مذہب کے دلائل تلاش اور جنتجو سے جمع کر کے اپنی کتلوں میں درج کئے اور جن احادیث سے احناف استد لال کرتے ہیں ان کے رادیوں پر جرح قدح کی ہے-

•

۸۲ "جب شخ عبد الوباب متقى مجصے وطن (ہندوستان) کے لئے رخصت کرنے لگے تو میں نے ان سے درخواست کی کہ مجھے کچھ عرصہ اپنی خد مت میں رہنے دیں تا کہ دونوں مذہبوں (حنفی اور شافعی) کی تحقیق کر لوں ادر اس سلسلے میں واضح نتیجہ سامنے آجائے ، انہوں نے فرمایان شاء اللد تعالیٰ بیہ مسّلہ د ہیں حل ہو جائے گا، چنانچہ حضرت شیخ کی برکت سے د مشکوة شریف" کی شرح اور ایک دوسر ی کتاب : · · "فتح المنّان في تائيد مذهب النعمان" میں یہ مسئلہ حل ہو گیا-'' بح العلوم حضرت علامه عبد العزيز يرباروى (صاحب نبراس) نے بھی تقريباً مي كچھ بيان كياب، فرماتے بي : · پچھ حضرت شافعیہ نے گمان کیا کہ امام او حنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ قیاس کواختیار کرلیتے ہیںاور حدیث کو چھوڑ دیتے ہیں ، یہاں تک کہ حنفیہ ''اصحاب رائے''ادر شافعیہ ''اصحاب حدیث'' کے لقب سے مشہور ہو <sup>\*</sup> - <sup>\*</sup> سوال : بیروہم جولو گوں میں مشہور ہو گیا ہے اس کا سبب کیا ہے ؟ ج**واب** :اس کے دوسب میں : ا-اس مذہب (حنفی)والوں نے اپنے مذہب کی موید احادیث کو جمع نہیں کیا، کیونکہ ان کے امام صرف محفاظ سے حدیث لینے کے قائل متھے،وہ روایت بالمعنی سے گریز کرتے تھے ، اس لئے ان کی صرف مخصر مند ہی مشہور ہوئی ہے-ہر خلاف باقی تنین مذاہب کے ،انہوں نے اپنے مذہب کے موافق احادیث کئی کئی جلدوں میں جمع کی ہیں، چنانچہ ان کی مولفات مشہور ہو گئیں،جواحادیث کی

٨٣

www.waseemziyai.com

والے ہیں، جسے شک ہودہ فقہ حنفی کی کتاب "شرح مواہب الرحمٰن " دیکھ لے ، اس کے مصنف رحمہ اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک، صحیح بخاری اور صحیح مسلم سے د لائل پیش کرنے کاالتزام کیا ہے ،اسی طرح محقق این ہمام کی شرح مدایہ (فتح القدير) ديکھ ليجئے، انہوں نے ان اعتراضات کا جواب دیا، جو ہدایہ پر دار دیئے جاتے ہیں اور کہا جاتا ہے کہ ان کی پیش کر دہ احادیث کمز ور ہیں اور انہوں نے عقلی دلائل پر اکتفاکیاہے -امام ابد حنیفہ نے کثیر احادیث کا ساع کیا تھا، ان کے چار ہزار اسانڈہ میں سے تین سو تابعین تھے" (ترجمہ )ل علامه پرباروی بعض علما احناف کی شتم ظریفی کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں : "عجيب بات يد ب كد المام محقق ، اين بهام حفى في مذ جب حفى ير ك جان والے اعتراضات کاجواب دیاہے ، ان احادیث کو ثابت کیاہے جواس مذہب کی دلیل میں اور دوسر بے حضرات نے جن احادیث سے استدال کیا ہے ان کا جواب دیاہے ، بعض حنفی علمار نے ان پر اعتراض کیا ہے کہ وہ اصحاب ظواہر میں سے ہیں حدیث سے متعلق ان کے علم کو مور دِ طعن ہتادیا، یہ اچھی جزا ہے '' <sup>ی</sup> ہمارے علاء احناف کے لئے بد لمحہ فکر بد ہے کہ "مشکوة شريف" بڑھ کر شخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی جیسی شخصیت یہ سو پینے لگے کہ مجھے مذہب شافعی اختیار کر لینا چاہے - نواج کے طلبہ کا کیا حال ہو سکتا ہے ؟ یہ تشلیم کہ حضرت علامہ ملا علی قاری رحمہ اللہ تعالٰی نے ''مر قاۃ شرح مشکوۃ''میں اور حضرت شیخ محقق نے ''اشعبتہ اللمعات''اور '' لمعات'' میں مذہب حنفی کے دلائل ہیان کئے ہیں اور دیگر ائمہ کے دلائل کے شافی جوابات دئے ہیں تاہم ضرورت اس امر کی ہے کہ درجہ ُحدیث سے پہلے نصاب میں الیی کتاب شامل کی جائے جو قرآن دحدیث سے مذہب حنفی کے

۱- علامه پرباردی : کورژانبی(عربی) کمتبه قاسمیه ، مکتان، ج ۱، ص ۵۴،۵۳ ۲-۶۰ دالعزیز پرباردی، علامه : کورژانبی

•

۱

·

یہ شان ہے ان علماء کی جو قرآن یاک کے مطابق " داستخون فی العلم "بی وصل نمبر ۲ میں حضرت شیخ محقق نے خطیب بغدادی کاذ کر کے اس پر کڑی تنقید کی ہےاور اس کے اعتراضات کے جوابات دیئے ہیں۔ خطیب بغد ادی نے " تاریخ بغداد" میں اگرایک طرف امام اعظم کے مناقب کا انبار لگادیا ہے تو دوسر ی طرف طعن و تشنیع اور تنقیص میں بھی کوئی کمی نہیں چھوڑی ، اس لئے حضرت شیخ محقق ایسی شخصیت کوان کا محاسبہ کرنے کاحق پہنچتاہے -حضرت شیخ محقق رحمہ اللہ تعالیٰ نے حضر ت امام عظم ابو حنیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے احوال وآثار کا زیادہ تر حصہ "جامع المسانید " سے لیا ہے ، ان کے پاس " جامع المسانید" کاجو نسخه خطاوه ابتد اے تا قص خطا- حضرت شیخ محقق اس کا تذکره کرتے ہوئے وصل نمبر ۷ میں فرماتے ہیں : "بہارےیاس مند کاجو نسخہ ہے اس کے چند ابتد ائی اور اق غائب ہیں، اس لئے مولف کا نام دنسب، حال، اور ولادت دو فات کی تاریخ معلوم نہیں ہو سکی، جسے بیہ معلومات مل جائیں وہ اس رسالے میں لکھ دے ،اللّٰد تعالیٰ اسے ہماری طرف سے جزائے خیر عطافرمائے۔'' 🖓 الحمد للله إراقم نے اس جگہ حاشیہ میں مؤلف "جامع المسانید"، امام علامہ الدالمؤيد محمدين محمود خوارزمي رحمه التد تعالى كالمخضر تعارف لكهدكر حضرت شيخ كي دعا حاصل کرلی ہے-وصل نمبر اا کا عنوان ہے "مجملدین کی اقتداء اور اتباع لازم ہے"، اس سلسلے میں بتایا ہے کہ متقد مین کے بال معین امام کی اتباع کا التزام شیس تھا، لیکن متاخرین نے مصلحت ای میں دیکھی کہ کسی معین مذہب ہی کی پیروی کی جائے۔

77

•

 $\Lambda \Lambda$ ۳ - حضرت مولانا شيخ محت الله د **بلو**ي ۵- حضرت شيخ نورالحق ثانی د ہلوي ۲- حضرت مولانا مفتی محت الحق د ہلوی >- حضرت مولانا مفتى نظام الدين د بلوى ۸- حضرت مولانا مفتی اکرام الدین : مغلیہ دور میں تمیں سال سے زیادہ عرصہ تک صدر امین صوبہ دبلی رہے ۲۸۴ ء میں انتقال ہوا ٩- مولانا حافظ احسان الحق ۱- خان بهادر مولوی انوار الحق - ۲ ۱۹۰۶ء میں انتقال ہوا۔ اا- مولوی محمد مصباح الدین ، مجسٹریٹ د ہلی --- ۷ ساء میں انتقال ہوا۔ رسم ہم التدتعالي ۱۲- جناب یمیین الدین حقی رحمہ اللہ تعالیٰ بيش نظر كتاب : "تحصيل التعرف في معرفته الفقه والتصوف" يشخ المحد ثمين، عارف بالله، بركته المصطف (صلى الله تعالى عليه وعلى آله وصحبه وسلم) في المعد شیخ محقق شاه عبدالحق محدث دبلوی قدس سرهٔ العزیز کی عربی زبان میں بابر کت تصنیف ہے ، اس کا قلمی نسخہ جناب یمین الدین حقی رحمہ اللہ تعالے لے کو مولانا علامہ مفتی محمد ہشیر رحمہ اللہ تعالیٰ (گوجرانوالہ) ہے ملا، انہوں نے سعادت لوح و تقلم ، ماہر رضویات ، پروفیسر ڈاکٹر محمد مسعود اخمر مدخلیہ العالی کو کہا کہ اس کااُر دومیں ترجمہ کردادیں، ذاکٹر صاحب نے ایک دد دفعہ مجھے تحریر کیا کہ کیا ہی اچھا ہو اگر آپ اس کاتر جمہ کردیں۔ پھر لاہور تشریف لائے تواسی بلیغ انداز میں زبانی طور پر فرمائش ا سیمین الدین حقی صاحب جنوری ۱۹۹۸ء /۸۱۴ اے کوامریکہ میں انتقال کر کیئے۔ان کی تد فین ماڈل ٹاؤن ،لا ہور میں ہو گی-نماز جنازہ <sup>ح</sup>ضرت مسعود ملت پروفیسر ڈ<sup>ا</sup>کٹر محمد مسعود احمد دامت بر کاحتم العالی نے پڑھائی ----- طاہر

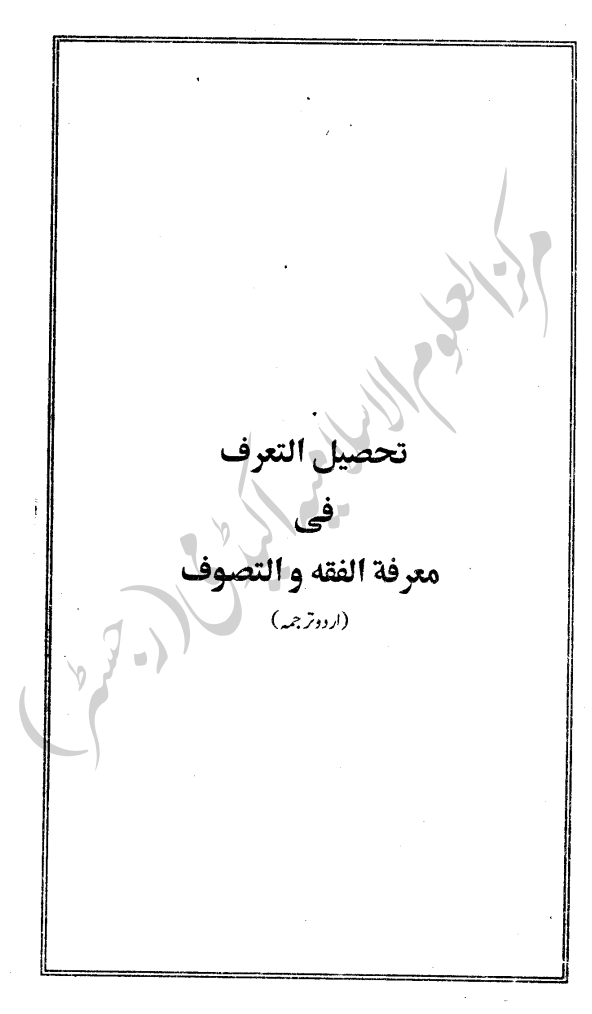
19

کی، ایک طرف حضرت شیخ محقق کے ساتھ عقیدت اور بیہ خیال کہ بیہ کتاب ابھی تک چھپی نہیں، دوسری طرف ڈاکٹر صاحب ایس محسن اہل سنت شخصیت کا محبت و شفقت سے لبریز فرمان تقاجس نے معذرت کی گنجائش نہ رہنے دی، اللہ تعالٰی کا نام لے کر ۲ اراکست ۱۹۹۵ء کو ترجمہ شروع کر دیا جو ۲ ار جنوری ۱۹۹۱ء کو مکمل ہو گیا-ترجمہ میں پیرابندی راقم نے کی، ذیلی سر خیال قائم کیں اور فہر ست بھی تیار کی-فالحمد للہ تعالیے علی ذلك-

یاد رہے کہ جناب حقق صاحب ، ڈاکٹر صاحب کے قریبی عزیز ہیں۔ ابھی ترجمہ کر ہی رہاتھا کہ ادب عربی کے بین الاقوامی سکالر ڈاکٹر ظہور احمہ اظہر چیئر مین شعبنه عربی، پنجاب یو نیور شی نے بتایا کہ ڈاکٹر محمد افضل رہانی ، ڈائر بکٹر امور مذہبیہ ، محکمہ او قاف پنجاب کے برادر عزیز حافظ محمد اصغر اسعد ، پرد فیسر سول لائن کالج، ملتان اس کتاب پر تخفیقی مقالہ بی -ایچ - ڈی کے لئے لکھ رہے ہیں ، یہ اطلاع سی خوشخری سے کم نہ تھی- ترجمہ کے دوران حضرت مولانا مفتی محمد عبدالقيوم بزاروى مدخليه ناظم اعلى جامعه نظاميه رضوبه ، لامور ، مولانا علامه محمد منشا تابش قصوری ، استاذ شعبه فارس، جامعه نظامیه رضوبه ، لا مور ، فاضل عزیز ممتاز احمد سدیدی سلمہ اللد تعالی جامعہ ازہر شریف، قاہرہ، مصر سے مشورہ کرتارہ، محترم محمد عبدالستار طاہر (لاہور)نے ترجمہ پر نظر ثانی کی، ذیلی سر خیاں قائم کرنے کامشورہ دیادر پردف ریڈ تک بھی کی ، محترم سید سعید حسن شاہ زیدی نے اے کمپوز کیا-اللہ تعالی جل مجدہ العظیم کی بارگاہ میں دعاہے کہ اس سلسلے میں تعادن کرنے دالے تمام اصحاب فضيلت كوجزائ خير عطافرمائ - أمين ۲۱۷ مجرم الحرام ۲۱۷ ه محمد عبدالجكيم شرف قادرى

سرجون ۹۹۹۱ء بیشخ الحدیث جامعہ نظامیہ رضوبہ ،اندرون لوہاری دروازد ،لا ہور





بسبم الله الرحمٰن الرحيم تعادف فقه وتصوف ادر تذكره فقهاء وصوفيه سب تعریفیں اللہ تعالے کے لئے اور دہ کافی ہے ، سلام ہو اللہ تعالے کے ہر گزیدہ ہدوں، خصوصاًان کے سر دارادرامام حضرت محمد مصطف علی ہے ، آپ کی آل ادر محابہ کرام پر جو دین داروں کا انتخاب اور اہل صفا کے صفتہ (خانقاہ) کے معتکف ہیں ، اور اہل حقیقت کے مقتد اور ، علماء اور احکام شریعت کے پاسبان تمام اولیا عِامّت پر اور ان کے ارباب بدایت پیروکاروں پر-حمد وسلام کے بعد! قوت وغنادالے اللہ کریم جل مجدہ العظیم کا محتاج عبدالحق بن سیف الدین قادری حفی دہلوی کہتا ہے کہ اس رسالے کانام ہے تَحصِيلُ التَّعَرُّف فِي مَعرفَةِ الفِقهِ والتَّصُوُفِ وَ ذِكْرِ أَحوَال الصُّوفِيَّةِ والفُقَهَاء (فقه وتصوف كي معرفت ميں شناساتي كاحاصل كرنا، اور صوفيه وفقهاء ك احوال كابيان) یہ رسالہ دوقسموں پر مشتمل ہے ، پہلی قشم تصوف میں ہے ، میں نے اس میں تصوف ادر فقہ کے جامع بھن محققین کا کام نقل کیا ہے پہلی قشم تصوف ادر اس کے متعلقات کابیان تصوف کیاہے؟ یہ بات آپ کے پیش نظر رہے کہ تصوف کی تعریف اور تفسیر کے بارے میں حضرات صوفیہ کے کلمات مختلف ہیں ، ان سب کا حاصل سے ہے کہ تصوف کا

الله الفلاق کی اصلاح ، ۲۰ باطن کی صفائی ، ۲۶ صفات کا ملہ سے موصوف ہونا ، ۲۰ الله تعالیٰ کے اخلاق سے موصوف ہونا ، ۲۵ راہِ حق پر قائم رہنا ، ۲۰ حقوق کا اداکرنا ، ۲۰ دل کو اللہ تعالیٰ کی محبت کے لئے مختص کر دینا ، ۲۰ اس کے ماسوا سے رغبت ہونا، ۲۰ (مذ موم) انسانی اوصاف کا فنا ہوجانا ، ۲۰ دین کے بارے میں یفین حاصل کرنا ، ۲۰ دنیا کا ترک کرنا ، ۲۰ دنیا کر دینا ، ۲۰ تو کا دو کرنا ، ۲۰ دنیا کرنا ، ۲۰ دل کو اللہ تعالیٰ کی محبت کے لئے مختص کر دینا ، ۲۰ اس کے ماسوا سے رغبت ہونا، ۲۰ دل کو اللہ تعالیٰ کی محبت کے لئے مختص کر دینا ، ۲۰ اس کے ماسوا سے رغبت ہونا، ۲۰ دنیا کر تا ، ۲۰ دل کو اللہ تعالیٰ کی محبت کے لئے مختص کر دینا ، ۲۰ دل کو اللہ تعالیٰ کی محبت کے لئے معنی کر دینا ، ۲۰ دل کو اللہ دنوا کر کرنا ، ۲۰ دل کر کرنا ، ۲۰ دل کر کرنا ، ۲۰ دل کرنا ، ۲۰ دل کر کرنا ، ۲۰ دل کر کرنا ، ۲۰ دل کرنا ، ۲۰ دل کر کرنا ، ۲۰ دل کرنا ، ۲۰ دل کر کرنا ، ۲۰ دل کرنا ، ۲۰ دنیا کا ترک کرنا ، ۲۰ دل کرنا ، ۲۰ د

مطلب ہے

حضرت جُکید بغد اوی سے تصوف کے بارے میں پو چھا گیا توآپ نے فرمایا : ہے " مخلو قات کی موافقت سے دل کو صاف کرتا ہے طبعی ( نفسانی ) اوصاف سے جدا ہوتا ہے بعر ی صفات کا فنا کرتا ہے نفسانی خواہشات سے کریز کرتا ہے روحانی صفات کا طلبگار ہوتا ہے حقیقی علوم سے متعلق ہوتا ہے دائمی اچھے کا مول کا ختیار کرتا ہے تمام امت کا خیر خواہ ہوتا ہے حقیقی طور پر اللہ تعالے کا وفاد ار ہوتا ہے شر بجت میں رسول اللہ علیقہ کا پیر دکار ، ونا اور ایسی ہی دیگر صفات اور ؛ کات کا حال ہوتا ہوتا۔ عارف باللہ ، سیدی علامہ احمد نمرتسی معردف بہ قضی زریج ق لم رحمہ اللہ تعالیٰ است المدن جمدن علیٰ البر ہی الفای معردف بد اللہ تعالے میں ہوتا ہے۔

الم الوالعباس احمد من محمد ن علیسی البر کسی الفاسی معروف بزائدق رحمه الله تعالی ۸۰۰ رحمر م الحرام ۲۹۸۹ هر ۲۷ مهما مر بر ۲۵ مهما بر بر مر مراحر الم مهم ۲۵ هر ۲۰ مهما مرابع بر مرابع بر دور ابر ال میس بر دور جعر الت طلوع آفاب ک وقت پیدا ہو ۔ ۲۰ ۔ ک شخ سیدی زینون ۔ ۲ ن کر بارے میں فرمایا کہ دور ابر ال میں سے جیں - روحانی اعتبار سے بلند حال رکھنے کے باد : دور ان کی تصانیف بهد ، بن نفع مند اور مغید دواقع ہوئی جیں - حاری میں شریف بر سی بن نفع مند اور مغید دواقع ہوئی جی - حاری میں شریف بر سی مرابع میں فرمایا کہ دور ابر ال میں سے جیں - روحانی اعتبار سے بلند حال رکھنے کے باد : دور ان کی تصانیف بهد ، بن نفع مند اور مغید دواقع ہوئی جی - حاری شریف پر انہوں ن دور ان کر دوال حاشیہ تواعد التصوف ''ان کی بہتر بن تصنیف ہے ، '' دوادت الوقت '' سو مسلوں پر مشتمل نفیس ترین تک ب ہے جس میں انہوں نے اس دوال عرفیا میں الوقت '' سو معلوں پر مشتمل نفیس ترین ک ب ہے جس میں انہوں نے اس دوال کا معلوں کر مشتم مند ور معنوب کی بر میں تصنیف ہو ، 'واد مالوقت '' سو معلوں پر مشتمل نفیس ترین ک ب ہے جس میں انہوں نے اس دوال یوات '' سو معلوں پر مشتمل نفیس ترین ک ب ہے جس میں انہوں نے اس دوقت ک صوفیاء خام کی به عتوں کا رد کیا ہے ، دو معلوں پر مشتمل نفیس ترین ک ب ہے جس میں انہوں نے اس دوقت ک صوفیاء خام کی به عتوں کا رد کیا ہے ، دو معلوں پر مشتمان نفیس ترین ک معلول پر مشتمان نفیس ترین ک بر میں انہوں میں باد در ایر الدین ک شطل ٹی (مشر الدین) الله بندی معلی ک معلول کر میں الدین کا انتقال ہوا - ۱۱ سید شیخ محق کا ہے ، تو سین ک الدین اضافہ از سین الحد شین شاہ عبد العز مین محد دولوی را تم (شر ف قادری) نے کیا ہے - در میان اضافہ از سین الحد میں شاہ عبد العز مین محد دولوی را تم (شر ف قادری) نے کیا ہو - در میں ان کا انتقال ہوا - ۱۱ سید شیخ محق ک جام میں ک کر ہے ، تو سین ک در میان اضاف (از مر ف قادری کی نے میں کر در میں ک میں ان کا اختوال موں الم الم کر ہو میں ک کر ہی میں ان کا اختوال ہوا - ۱۱ سید میں دول کر ہو میں ک کر میں ک میں ان کا انتقال ہوا - ۱۱ سی میں دول کر میں ک کر ہو میں ک میں میں ک میں ک میں ک میں ک میں ک میں ک میں ک

· كتاب الجمع بين الشريعة والحقيقة 'ميں فرمانے بيں كہ تصوف كى تقريبادو ہزار تعریفیں اور تفسیریں کی تنی ہیں۔ان سب کا حاصل اللہ تعالیٰ کی طرف سچی توجہ ہے، تصوف کے بارے میں بیر مختلف تعبیریں ہیں،اور اس کی تفصیل ہیان کرنے والے مختلف اقوال میں جن میں ہر شخص سے علم وعمل اور حال د ذوق کا عتبار کیا گیا ہے جس شخص کو مولائے کریم کی طرف سچی توجہ کا حصہ حاصل ہے ،اسے تصوف کا ایک حصہ حاصل ہے۔ پس ہر شخص کا تصوف اس کی تچی توجہ ہے ،اور تچی توجہ کے لئے شرط بیہ ہے کہ وہ اس طرح ہو کہ اللہ کریم جل شاہ اس سے راضی ہواور نہی ایمان ہے اور ایسے طریقے پر ہو جسے وہ پیند کرے اور میں اطاعت ہے - خلاہر ہے کہ کوئی مشروط بغیر شرط کے صحیح نہیں ہوتا اور اللہ تعالے اپنے ہندوں کے لئے گفر کو پیند نہیں کرتا،ادر آگرتم شکر کرونودہ تمہارے لئے اسے پیند فرمائے گا،لہذااسلام پرعمل ضروری ہے -اور تصوف بغیر فقہ کے نہیں ہو سکتا کیونکہ اللہ تعالے کے ظاہر ی احکام فقہ ہی ہے حاصل ہوتے ہیں ، اور فقہ بغیر تصوف کے نہیں ہے کیونکہ عمل بغیر سچی نوجہ سے نہیں ہو سکنا -عمل اور سچی توجہ ایمان کے بغیر نہیں پائے جاتے ، کیونکہ ایمان کے بغیر ان دونوں میں سے کوئی بھی شہیں پایا جاتا، ان تنیوں امور (ایمان ،عمل اور صدق توجہ) کا جمع کر ناضروری ہے۔ان میں باہمی تعلق وہی ہے جو جسم و جان میں ہے۔ پس فقہ مقام اسلام ہے، علم عقائد کے اصول، مقام ایمان اور تصوف مقام احسان ہے۔ جس کی تفسیر نبی آمر م علیہ نے یوں کی ہے کہ تم اللہ تعالیٰ کی عبادت اس طرح کرد کہ گویاہے دیکھ رہے ہو،اور اگر تم اے نہیں دیکھ رہے تووہ یقیناتمہیں و کمچر ہاہے -لہذا تصوف دین کی ایک جز ہے جو حضرت جبر انٹیل علیہ السلام نے رسول التدعينية كوسكهائي تاكه امت اسكاعكم حاصل كرے-

www.waseemziyai.com

تصوف کی اہمیت امام مالک رضی الله تعالی عنه سے منقول ہے کہ انہوں نے فرمایا : ···جس نے علم فقہ حاصل کئے بغیر راہِ تصوف اختیار کیادہ زندیق ہو اادر جس نے علم فقہ حاصل کیا اور تصوف کے راستے پر نہیں چلاوہ فاس ہوا اور ایک روایت میں ہے فَقَد بَقَشَّفَ وہ بُرے حال والا ہوا، اور جس نے ان دونوں کو جمع کیادہ صحیح مو من ہے۔ وصل ا صوفی کی دجہ تشمیہ ؟ تصوف س سے مشتق ہے ؟اور صوفی کو صوفی کیوں کہاجاتا ہے ؟اس بارے میں بھی بہت سارے اقوال ہیں الم بغير من تكلف اور مادف كے ظاہر بير ہے كم لفظ صوفى مؤف (ادن) سے ماخوذ ہے، کیونکہ صوفیہ کرام اون کالباس پسند کرتے تھے،اور پی عام طور پر فقراء کالباس ہے، انبیاء کرام علیهم انسلام اُون کالباس پہنتے تھے، اس لئے بعد میں آنے دالے حضر ات کے لئے نہی نام استعال ہو تار ہااگرچہ وہ اُدن کالباس نہیں پہنتے تھے۔ الم بعض حضرات نے کہا کہ صفاء سے ماخوذ ہے ، کیونکبہ صوفیہ کرام کے معاملات ادر ان کے دل صاف ستھرے ہوتے ہیں ادر اس کا اصل صوفی کماضی مجھول کا صیغہ ہے ، بعض اہل علم نے اسی کو صحیح قرار دیتے ہوئے پیہ اشعار کیے۔ تَحَالَفَ النَّاسُ فَى الصُّوفِيِّ وَاحْتَلَفُوا وَكُلُّهُم قَالَ قَولا غَيرَ مَعرُوف وَلَسْتُ أَنْحَلُ هٰذَا الإِسْمَ غَيرَ فَتِّي

ww.waseemziyai.coi

صَافَى فَصُوفِي َ حَتَّىٰ سُمِّيَ الصُّوفِي الالوكول كاصوفى كيار ب مين اختلاف ادر مناقشه ب، سب ف غير معروف بات کهی-🗠 میں بیہ نام صرف اس جوان کو دیتا ہوں جو ہٹر ی خامیوں سے پاک ہوا،اسے یاک کیا گیا یہاں تک کہ اس کانام صوفی رکھا گیا-برالیے ہی ہے جسے عافی اور عُوفی ، جازی اور جُوزی ، کا فی اور کُوفِی المجمع علماء نے کہا کہ ان حضرات کا نام صوفی اس لئے رکھا گیا کہ بیہ اللہ تعالے کی بارگاہ میں صقب اول میں ہیں ، بعض نے کہا کہ سنت مبار کہ پر عمل کرنے والوں کی پہلی صف میں ہیں، کیونکہ تصوف کاخلاصہ اچھے اوصاف سے متصف ہوتاہے، ایک قول بیر کہ صوفی کی نسبت صفتہ کی طرف ہے ، کیونکہ صوفیہ کرام کے احوال فقر، بھوک اور خلق خدا سے الگ تھلگ رہنے میں اہل صفتہ صحابۂ کر ام ایسے ہیں جن کے بارے میں اللہ تعالے نے ارشاد فرمایا : پُریدُونَ وَجِهَه دہ اللہ تعالے کی رضا کے طلبگار ہیں، اہل شام صوفیہ کو جُوعِیّہ (بھو کے رہنے دالے) کہتے تھے، بعض علا قول کے لوگ انہیں شریحفیدہ کہتے تھے، ان کی زبان میں شریحفت غار کو کہتے ہیں (شریحفید کامعنی ہواغاروں میں رینے دالے لوگ) اً کر کوئی شخص کہ کیے کہ اصل صفتہ تو فقراء بتھے ، ان کے اہل وعیال نہ بتھے ، ان کے یاس مال تھانیہ گھر اور نیہ ہی سر چھپانے کی جگہ ، جب کہ بعض صوفیہ کا حال ان سے مختلف ہوتا ہے ( توانہیں اہل صفتہ سے نسبت کیونکر ہوئی ؟ ) تواس کا جواب بد ہے کہ اہل صُفتہ ابتداء میں فقراء بتھے پھر ان میں سے بعض حضر ات امیر اور دولت مند ہو کئے ، شادی شدہ بھی ہو گئے ، کیکن جب یہ نعمتیں موجود نہ تھیں توانہوں نے صبر کیا اور جب یہ نعمتیں مل تمکیں تو اللہ تعالے کا شکر ادا کیا، اللہ تعالے نے ان کی یہ صفت

صوفیہ کرام نے اپنی نسبت اس کی طرف کی ، کیونکہ بہ سب کچھ چھوڑ کر اللہ تعالے کی عبادت کرنے میں اس کے مشابہ تھے - توجوان کے مشابہ ہول گے وہ صوفیہ میں ، اس مخص کی بہت سی اولاد تھی جنہیں اس کی نسبت سے صوفیہ کہاجاتا تھا، کہاجاتا ہے کہ اس کی والدہ کا کوئی چہ زندہ نہیں رہتا تھا، اس نے نذر مانی کہ اگر اس کا بیٹازندہ رہا تو اس کے سریر ادن باند ھے گی ادر اسے کعبہ مقد سہ سے وابستہ کر دے گی، چنانچہ اس نے ایسا ہی کیا، تواس شخص کواور اس کے بعد اس کی اولاد کو صبو فیۃ '' کہا گیا، اس کی نبیت سے عبادت وریاضت میں زندگی سر کرنے والوں کو صوفیہ کہا جاتا ہے واللہ تعالىٰ اعلم-منكرين تصوف كالممان فاسد بعض منکرین کا فاسد گمان ہو ہے کہ صوفیہ ان کے فرقوں میں سے ایک نیا فرقہ ہے جن کی طرف حدیث شریف میں اشارہ ہے کہ ہماری امت بہتر ل فرقوں میں تقسیم ہوگی۔ ر سول الله علایت کے زمانے میں اسلام اور ایمان کی بنا پر مسلم اور مومن نام رکھا جاتا تھا، پھر عابد وزاہد ایسے نام پیدا ہوئے ، پھر ایسے لوگ پھیل گئے جن کا تعلق عبادت دریاضت سے تھا،انہوں نے دُنیا سے اعراض کیاادر عبادت کے لئے دقف ہو کیج ،اس سلسلے میں انہوں نے ایک طریقہ اختیار کیا جس میں وہ منفر دیتھے ،انہوں نے

سے من سے من سوم اور اعمال نکالے جو شریعت مبار کہ کے ظاہر کے کہ اخلاق اپنائے، کچھ ایسے علوم اور اعمال نکالے جو شریعت مبار کہ کے ظاہر کے خلاف نہ بتھے، ان کے متقد مین خلام شریعت کی رعایت کرتے تھے، وہ اپنے لئے

ا پہ بعض علماء کے کلام میں اسی طرح داقع ہواہے ، صبیح یہ ہے کہ تہتر فر قوں میں تقسیم ہو گی ، بعض احادیث میں آیا ہے کہ یہودی اکہتر ، عیسائی بہتر اور ہماری امت تستر فر قول میں تقسیم ہو گی۔ شیخ محقق

سنت اور عزیمت پر کار بند ہیں ، سنت مبار کہ کے انوار ہے فیض حاصل کرنے والے ہیں ، راز حقیقت تک رسائی پانے والے ہیں ، اور اس سلسلے میں ان کامذ ہب صحابۂ کر ام اور تابعین رضی اللہ تعالیٰ عظم کامذ ہب ہے تو وہ اس امت کے بہترین افراد ، اوالیاء کے مقتد ااور ارباب فضل د کمال کاخلاصہ ہیں ، ان میں کمال کے وہ آثار پائے جاتے ہیں

جودوسرول میں نہیں یائے جاتے-تصوف کی بنیاد کتاب و سنت ہے علامہ سیوطی نے ایک رسالہ ''عقائد'' میں لکھاہے اس میں فرماتے ہیں کہ : ''ہم گواہی دیتے ہیں کہ <sup>ح</sup>ضرت جینید بغد ادی ادر ان کے مریدین کا راسته صحيح راسته ب علامہ نے صحیح راہتے کی تخصیص ان کے ساتھ اس لئے کی کہ ان کے راہتے کی بنیاد کتاب وسنت پرہے۔ حضرت جینید بغدادی فرماتے ہیں : "ہمارے طریقے کی بدیاد کتاب وسنت پر ہے، اور ہر وہ طریق جو کتاب و سنت کے خلاف ہو مر دود اور باطل ہے - " انہوں نے بیہ بھی فرمایا : ··جس شخص نے حدیث نہیں سی اور فقہاء کے پاس نہیں بیٹھا اور با ادب حضرات سے ادب نہیں سکھادہ اپنے پیروکاروں کو بگاڑ دے گا" قُل هٰذِه سَبِيلِي أدعُو إلَى الله ِ عَلَىٰ بَصِيرَة ٍ أَنَا وَمَن اتَّبَعْنِي فَسُبْحَانَ الله ِ وَمَا أَنَا مِنَ المُشر كِينَ (١٢/ ١٠٨) ''اے حبیب! فرماد د کہ بیہ میر اراستہ ہے ، میں ہمیر ت کی بنیاد پر اللہ تعالیٰ کی طرف بلاتا ہوں اور میر ے تتبعین ، پس اللہ یاک ہے اور میں شرک کرنے والول میں سے نہیں ہول-" یہ دہ امر ہے جس پر اتفاق ہے ، رہامنگرین کا بیہ کہنا کہ بیہ نئے فرقوں میں سے ایک فرقہ ہے،اوز اس منتم کے دلائل دینا کہ بیہ نام دوسو سال بعد پیدا ہوا تو اس میں

1+1

کوئی حرج نہیں ہے، علماء کام وعقائدما ترید بیہ اور اشاعرہ کے بارے میں بھی ایسا ہی ہوا،انہوں نے جب رسول اللَّد عليقة کی سنت اور صحابہ کرام کے طریقے کو ثابت کیا اور اس کی اہمیت ہیان کی توان کا نام ''اہل سنت و جماعت ''ر کھا گیا، اس سے پہلے سے نام تهيس تقا-یاں بھی بھار بعض صوفیہ میں کسی عارضے کی ہنا پر مثلاًغلبتہ حال یا تفس کے علاج کے ارادے سے یابعض اشیاء نے جہالت کی آمیز ش کی بنا پر کچھ امور بد عت یائے جانے ہیں، کیونکہ عام انسان ان سے خالی نہیں ہو تا اور معصوم بھی نہیں ہے، بعض نا مناسب امور کاسر زد ہوناان کے تمام کمالات اور اعمال کوباطل نہیں کر دیتا -ع حَفِظتَ شَيئًا وَ عَابَت عَنكَ أَشيَاءُ تم نے ایک چیز تویاد رکھی اور بہت سی چیزوں سے خبر رہے إِنَّ الحَسَنَاتِ يُذْهِبِنَ السَّيَّنَاتِ ذَالِكَ ذِكُوٰ ى لَلِذَّاكِرِينَ (١١/ ١١٣) "ب شک نیکیاں برائیوں کولے جاتی ہیں، یہ نصیحت بے نصیحت حاصل کرنے دالوں کے لئے" اہل علم حضرات نے صوفیہ کی خطااور ان کے اشتباد کے مقامات بیان کیے ہیں، نیز خود ساخنہ فقہاء کے مواخذوں کا تذکرہ کیا ہے اور صوفیہ کی طرف سے جواب اور ان کا عذر بھی پیش کیا ہے- حضرت شیخ امام عبداللہ یافعی نے اپنی کتاب ''نشر المحاس'' میں اور دیگر حضرات نے ان **امور کا تذکرہ کیا ، ادر را قم الحر دف (**ﷺ محقق) نے اس کا کچھ حصہ اپنے رسالے "مرج البحرين "ميں ذکر کياہے-اس سلسلے میں بہت ہی منصفانہ ادر موزوں ترین موقف وہ ہے جو عارف باللّٰہ سيرى شيخ احمر زرّوق نے اپنى تصنيف" قو اعد الطريقة في الجمع بينَ الشريعة

والحقیقة "میں میان کیا ہے، اور اس کی بنیاد میانہ روی، ٹھراؤ، تشلیم اور دونوں طریقوں (علماء وصوفیہ) کے در میان چلنے پر رکھی ہے، (حدیث شریف کے مطانت) بہترین امور در میانے (افراط و تفریط سے پاک) ہیں-سیدی احمد زروق کے پچھ کلام کی شرح

ہم ان کے کلام کا پچھ حصہ شرح کے ساتھ پیش کرتے ہیں اور زیادہ تفصیل میں جائے بغیر صرف شرح پر اکتفا کرتے ہیں ، یہ اقتباسات ہمیں حضرت امام عارف باللہ سیدی شیخ عبد الوہاب بن ولی اللہ سے حاصل ہوتے اور انہوں نے ہمیں اس کے یادر کھنے کی نصیحت فرمائی - پہلے میں نے شیخ زروق کا کلام نقل کیا ، اس کے بعد اس کی شرح کی ، ہوا یہ کہ قلم اسی طرح چل نکلا ، اگر متن کے ساتھ ساتھ شرح کی جاتی تو زیادہ مناسب ہوتا، سیحضے اور یاد رکھنے میں زیادہ معادان ہوتا، نیز تکر اربھی نہ ہوتی ، لیکن عملا یہی طریقہ ساسے آیا کہ متن پہلے اور شرح ہعد میں ہو اور اس میں چند ال حرج بھی نہیں ہے -

قاعدہ(ا) : صوفیہ کرام کے ردین جو کتابیں لکھی گئی ہیں وہ غلطی میں داقع ہونے کی جگہوں سے ڈرانے میں مفید ہیں ،لیکن ان سے کسی بھی شخص کے فائدہ حاصل کرنے کے لیے تمین شر طیس ضروری ہیں :

ا- قائل کو مجتمد مانتے ہوئے ذہن میں بیربات رکھنا کہ اس کی نیت نیک ہے ، یا اس کی اور ہے اس کی نیت نیک ہے ، یا اس کا ارادہ ہی ہر اٹی کا راستہ بھی ہند کر دیا جائے ، اگر چہ اس کے الفاظ سخت ہوں ، جانے علامہ این جوزی ، انہوں نے نفی اور مخالفت میں مبالغ سے کام لیا ہے - ۲ - جس کے بارے میں غلط بات نقل کی گئی ہے اس کا عذر تسلیم کیا جائے ، چا ہے ۲ - جس کے بارے میں غلط بات نقل کی گئی ہے اس کا عذر تسلیم کیا جائے ، چا ہے .

"صوفیہ کرام کے طریقے کے انکار اور ر ڈیل منگرین مثلاً این جوزی اور ان کے ہمواؤں نے کٹی کتابل لکھی ہیں ، حضرت شیخ (زرّدق) نے اس قاعدے میں

انصاف ادر دونوں جانبوں کی رعایت کاراستہ اختیار کیاہے - جیسے کہ ان کی عادت ہے کہ وہ دونوں راستوں کے در میان چلتے ہیں ،ادر ان میں سے جو زیادہ محفوظ ہے اسے ترجیح دیتے ہیں -انہوں نے فرمایا کہ صوفیہ کے رد میں جو کتابیں لکھی گئی ہیں دہ غلطی میں داقع ہونے کی جگہوں ، اسی طرح ابہام اور وہم میں ڈالنے دالے مقامات سے ڈرانے اور بدعت وغفلت کے گڑھے میں گرنے سے ہو شیار کرنے کے سلسلے میں مفید ہیں۔ کیکن ان کا مطالعہ کرنے دالے کو کچھ شر ائط ادر آداب کی پابندی کرنی جاہیے تا کہ احقیق نفع اور فائدہ حاصل ہو ، ایسی شخصیت کا انکار کرنے سے نقصان نہ ہو جو لائق انكار نہيں ہے-مخالفین کی تحریرات پڑھنے کے تین آداب ا- قائل کے بارے میں اچھا گمان رکھنا کہ وہ محقق عالم ہے، متق ہے اور مر تبہ اجتماد پر جانزے، جو کچھ اس نے کہاہے اپنے اجتماد کی بتایر کہاہے، اور مجتمد اگر جد خطا کرے معذور ہوتا ہے اور اسے تواب بھی دیا جاتا ہے، یہ بھی ہو سکتا ہے کہ قائل سے مراد منکر ہو، تو ہم کہتے ہیں کہ اس نے اپنے اجتہاد کی بنا پر انکار کیا ہے اور اسے اجتہاد میں خطادا قع ہوئی ہے، یہ مطلب حضرت شیخ کے اس قول کے زیادہ مناسب ہے کہ " یا اس قائل کا مقصد برائی کاراستہ ہند کرنا ہے۔'' نہیں مطلب تنیسرے قاعدے کی اس عبارت كاہو سكتاہے إِنَّ إِنْكَارَ المُنكِرِ إِمَّا أَن يَّستَنِدَ

لیعنی ہمارا عقیدہ بیہ ہے کہ منگر نے برائی کاراستہ ہند کرنے کے لئے الیی بات کمی ہے، تاکہ کوئی شخص اس برائی میں واقع نہ ہو جائے ،ورنہ وہ حقیقة منگر نہیں ہے۔ سوال : اگر ر ڈاور انکار برائی کاراستہ روکنے کے لئے ہے تو این جو ذی وغیرہ بعض

منکرین کی شدت اور تلخ نوائی کا کیا مطلب ہے ؟ جواب : تلخ نوائی مبالع کے لئے ہے ، کیکن مخفی نہ رہے کہ مبالع کی بھی ایک حد ہوتی ہے-این جوزی کے روپے کا تو کوئی جواز نہیں ہے-انہوں نے طریقت کے انٹمہ ادر امت مسلمہ کے ارباب فضیلت کی طرف جہالت ، جنون ادر گمر اہی کی نسبت کی ہے - ان پر شدید ترین طعن و تشنیع کیا ہے اور اس معاملہ میں وہ انصاف ادر اعتدال کے رائے سے ہٹ گئے ہیں – ادر خاہریہ ہے کہ وہ صوفیہ کرام کے مخالف اور حقیقی منکر ہیں - جیسے کہ ان کے کلام سے خاہر ۔ بے - اگر چہ انہوں نے تکلف سے کام لیتے ہوئے معذرت کی ہے اور اس بات کی آڑ لی ہے کہ ان کا مقصد شریعت کوبد عات سے پاک کرنا، شریعت پر غیرت ادر علم کی امانت کا اداكر تاب-۲- فائدہ جاصل کرنے کی دوسری شرط بیہ ہے کہ جس کے بارے میں گفتگو کی گئی ہے اور جس پر اعتراض کیا گیا ہے اس کی طرف سے عذر ظاہر کیا جائے، مثلاً اس کے قول کی ایسی تاویل کی جائے اور اس کا ایسا مطلب ہیان کیا جائے کہ اعتراض ہی باقی نہ رہے ، یا بیہ کہا جائے کہ اس سے بیہ قول یا فعل غلبئہ حال یا حالت سکر میں سر زد ہوا ہے اور مغلوب کانہ تو کنٹر ول ہو تا ہے اور نہ ہی اختیار، وہ تو مجنون کے تحکم میں ہوگا،اس کا تفصیلی نذ کرہ آئندہ آئے گا، پاید کہ اس سے غلطی اور خطا ہوئی ہے اور بیہ ناممکن نہیں ہے کیو نکہ وہ معصوم نہیں ہے ، پاسے اس مسئلے کا علم ہی نہیں ہے ، ولی ہونے کے لئے تمام مسائل کا علم ضرور ی نہیں ہے ، ولی چو نکہ معصوم نہیں ہو تاادر اللہ تعالیٰ کی نقد پر غالب ہے اس لئے اس سے علمی اور عملی لغزش ادر غلطی صادر ہوجاتی ہے، سیدالطا کفہ حضرت جیند بغدادی سے کسی نے یو جھا کہ کیا عارف زنا کرتا ہے ؟

انہوں نے دیریتک سر جھکائے رکھا، پھر سر اٹھایا اور فرمایا : وَكَانَ آمْرُ الله فَدَرًا مَّقْدُوْ را (٣٨/٣٣) «اورالله کاامر مقرر تقدیر ب<sup>\*</sup> ۳-ان کو تاہیوں میں اس کے پیش نظر اپنی ذات ہو، اپنے نفس پر ان کو تاہیوں ی تہمت لگائے اور اس کا علاج توبہ ، استغفار اور معذرت سے کرے ، کسی دوسرے پر کو تاہی کاالزام نہ لگاتے اور نہ ہی دوسر ے کاانکار کرے ، اللہ تعالیٰ جسے چاہے بخش دے، اور نیکیاں برائیوں کو دھوڈالتی ہیں، اور ہر شخص کے لئے وہی کچھ ہے جس کی وہ نیت کرے ،یاد رکھنا چاہیے کہ جو شخص قرب الّہی کاراستہ طے کرنے کاارادہ نہیں رکھتا،اور اس راہتے کی اہمیت ہے آگاہ نہیں ہے اور وہ عزیمت ادر احتیاط کے رائے پر گامزن نہیں ہے ، بلحہ وہ سیدھاسادامسلمان ہے اس کے دل میں اولیاء کرام کی عقیدت ہے ،ان کے بارے میں حسنِ ظن رکھتا ہے اور اس خوش عقیدگی کی بنا پر اللہ تعالٰی کی رحمت کا امید دار ہے ، اس کے سامنے اولیاء کرام پر تنقید نہیں کرنی چاہیے، ایسے مسکین سے سامنے جب علمی بار یکیال میان کی جائیں گی، جنہیں وہ سبچھنے کی صلاحیت ہی نہیں رکھتا، وہ جب اکابر اولیاء کے عیوب اور نقائص سنے گا تواس کی عقیدت بھم جائے گی اور اس کے عقید کے میں خلل داقع ہو جائے گاجو ممکن ہے اس کی نجات اور کامیابی کا ذریعہ بن جاتا-بال عالم اور حقیقت ِحال کا جاننے والاالیں با تیں سن کر قائم رہ سکتا ہے ، سیر دہ شرائط میں جو حضرت شیخ (ز روق) نے میان کی ہیں-میں کہتا ہوں کہ چو تفاادب بیہ ہے کہ ایس تفتگو کواپنی فضیلت کے اظہار کا ذریعہ نہ ہنائے،ادراپنے علم کااظہار کرنے کے لئے عام لوگوں کی مجلسوں میں اس کا تذکرہ نہ

+ 4

•

•

.

شيخ زروق نے فرمایا : قاعدہ (۲) لوگوں کے دینوں کی حفاظت ، عزیوں کی حفاظت پر کسی حدیک مقدم ہے، ای لئے توثیق یا تنقید جائز ہے - حدیث شریف کی حفاظت یا گواہی یا فیصلے کے لتے پالیے عقد کے لئے جو دائمی ہوتا ہے مثلاً نکاح ، یا مظلومیت کا اظہار کرنے کے لئے - پاس لئے تنقید کی جاتی ہے کہ کسی شخصیت کے مرتبے سے دھوکا کھا کر لوگ اس کی اقتدانہ کرنے لگیں -این جوزی نے جن صوفیہ کا نام لے کررد کیا ہے ہو سکتا ہے ان کا مقصد نہی ہو - لیکن طعن و تشنیع میں حد سے تحادز کرنا اس سے مختلف صورتِ حال ظاہر کرتا ہے - اس لئے محققین نے ان کی کتاب کو قابل النفات قرار نہیں دیا، در نہ وہ بہت فائدہ مند کتاب ہے جس میں انہوں نے گمر اہی کی قشمیں ہان کی ہیں تا کہ ان سے بچاجائے ،اور ابتاع سنت کی پُر زور تا کید کی ہے۔ حضرت شیخ نے اس قاعدہ میں ابن جوزی اور ان جیسے لوگوں کی طرف سے معذرت پیش کرنے کا طریقہ اختیار کیا ہے ،لیکن مخفی نہ رہے کہ اس شخص نے ظلم کیاہےادرارباب کمال (صوفیہ) پر جہالت ، جنون ، گمراہی اور گمراہ گری کا تشد دادر مالع کے ساتھ حکم لگا کر طعن و تشنیع کرنے میں میانہ روی کی حد ہے تجاوز کیا ہے۔ انہیں جاہیے تھا کہ گمر اہی اور غلطی کی جگہ کی نشاند ہی کر کے لوگوں کواس سے اجتناب کی تلقین کرتے،ادرجو حق ان پر ظاہر ہوا تھااس کی طرف لو گوں کو حکیمانہ اور نامحانہ انداز میں دعوت دیتے -انہیں کر دارکشی اور توہین کی حد تک نہیں پنچناجا ہے تھا- بہ انداز حق کے طلب گار مومنوں اور اہل کمال کے عقید تمندوں کے لئے نقصان دہ ہے کیونکہ وہ لوگ جب سنیں گے کہ وہ حضرات جوامت مسلمہ میں ولایت اور کرامت میں مشہور ہیں گمراہ ، جاہل ادریاگل بتھے تو وہ عقیدت کے راہتے ہے ہی برگشتہ ہو

اس فقیر نے جب این جوزی کی اس کتاب یعنی ''سیس ابلیس 'کا مطالعہ کیا توسخت یہ ار ہو گیا اور طویل مدت تک حیرت اور شک کی وادی میں سر گر وال رہا ، یہ ان تک کہ انڈر تعالیٰ نے مجھ پر تقیقت ِحال منکشف فرمادی اور مجھے خلل اور خرابی کے گڑھے سے نکال دیا، بلحہ مجھے ان کی کچھ گفتگو سے فائدہ بھی عطا فرمادیا ، اللہ تدالیٰ جسے چاہتا ہے ہدایت عطا فرماتا ہے ، اور گر اہی سے محفوظ فرما تا ہے -منگرین کے انکار کی وجودہ

•

,

اجتناب کی تلقین اجتماد پر مبنی ہے -این جوزی نے صوفیئہ کرام پر رد اور ان کا انکار کرنے کے باوجود بند دنصائح کے سلسلے میں ان کے کلام سے اپنی کتاب کو مزین کیاہے، ، بیراشخص داعظ بھی تقاادر قاضی بھی ، عالمانہ ادر نصیحت آموز گفتگو کرتا تھاادر خود پسند می میں مبتلا تھا- معلوم ہوا کہ ان دونوں کا مقصد خلاف سنت کا موں کار استہ ہند کر نا تقا، محض انكار مقصد نه نقا، اين جوزي اين كتاب مي لكھتے ہيں : ''اللہ تعالیٰ جانتا ہے کہ غلط کار کی غلطی بیان کرنے سے ہمار مقصد صرف ہیے کہ شریعت کوبد عات سے محفوظ کریں ،اور ازراہ غیرت کسی غیر شرعی کام کو شریعت میں داخل کرنے سے روکیں ، ہمیں اس کی بردا نہیں ہے کہ وہ کام کرنے والا کون ہے اور کہنے والا کون ؟ خود صوفیہ کرام حق بیان کرنے اور غلطی کرنے والے کے عیب کو ظاہر کرنے کے لئے اپنے دوستوں کی غلطی کی نشاند ہی کرتے تھے، کوئی جابل اگریہ کہتا ہے کہ تم فلال زاہد اور بابر کت شخصیت پر کیسے رد کرتے ہو؟ تواس کی اِس بات کا کوئی اعتبار نہیں ہے، کیونکہ اطاعت احکام شرعیہ کی کی جاتی ہے نہ کہ اشخاص کی''۔ ظاہر ہیہ ہے کہ یہ بھی اس شخص کی تلبیس ہے اور وہ انکار پر قائم ددائم ہے، صوفیئہ کرام کے کلام کواپنی کتاب میں نقل کرنے کا مقصد بیر ہے کہ اپنی کتاب کو کمل اور مزین کیا جائے، جیسے کہا جاتا ہے کہ کلمئہ حکمت مومن کی گم شدہ متاع ہے جہال سے بھی ملے، بیران کامعتقد نہیں ہے، ورنہ اس شدومد اور مبالغ کے ساتھ انکار

نہ کر تا–

www.waseemziyai.co

111

قابل اجتناب كتب قاعدہ ( س ) مخلص اور ناصح علماء نے این جوزی کی " تلہیس ابلیس "اور شیخ ( این عربی جاتی کی "فتوجات مکیہ"بلحہ ان کی تمام کتابوں سے اجتناب کا مشورہ دیا ہے ،اسی طرح و يكر مشائخ مثلاً ابن سبعين ،ابن الفارض ،ابن جلا د ،ابن دواسكين ، عفيف تلمساني ، الا يكي الجمي ، الأسود الأقطع ، أو اسحاق التجيب ، الشسة ، أمام غزالي كي "أحياء العلوم " کے بعض مقامات ، بیر سب مُهلکات دالے جصے میں ہیں ، امام غزالی کی النفخ والتسوية اور المضنون به عن غيراهله (وه كتاب جوتا الل سے حياكر ركھى جائ)" معراج السالحين "اور ان بي كي المنقذ من الضلال ، الد طالب كي كي ·· قوت القلوب ·· بحض مقامات ، سہر ور دی کی کتاب وغیر ذلک ، ان کتاب کے غلطی والے مقامات سے بچنا ضروری ہے ، اس کا مطلب سیر نہیں کہ یوری کی یوری کناب کو نظیر انداز کر دیاجائے اور علم دیشمنی کا ثبوت دیاجائے۔ اس طریقے کے لئے تین چیزیں ضرور ی ہیں (۱) طبیعت سلیمہ (۲) جس بات کی دلیل ظاہر ہو اسے لے لیا جائے اور (۳) باقی چزوں کواللہ تعالیٰ کے سپر و کردیا جائے ----ورنہ مطالعہ کرنے والااس بات کے اہل پر اعتراض کر کے اور کسی چیز کو غلط انداز میں قبول کر کے ہلاک ہو جائے گا-اس قاعدے کو خوب اچھی طرح ذہن نشین کر کیئیے ! شرح: به اجهامعتدل اور متوسط راسته ب، جیسے که که گیا ہے : خُذْ مَا صَفًا ، دَعْ مَا كَدَرَ "صاف ستھری بات لے لواور جو ستھری نہیں اے چھوڑ دو'' سلیم کا مطلب ہی ہے کہ توقف کیا جائے اور اس کا معاملہ اللہ تعالٰی کے سپر د کر دیا

جائے، اور یوں کما جائے کہ بیربات ایسے صاحب حال نے کمی ہے جس کے حال کی حقیقت ہمیں معلوم نہیں نے ، لہذا خامو شی اختیار کی جائے ، نہ تور دکر نے میں جلد ی کی جائے اور نہ ہی اس کی اقتد الور پیرو کی کی جائے ، جیسے کہ کما گیا ہے : اُسٹیم تسٹیم \* سر جھکادو محفوظ رہو گے ، ان شاء اللہ العزیز بعض قواعد کا مطلب بیان کرتے ہوئے اس بات کا مقصد دافلے ہو جائے گا-کرتے ہوئے اس بات کا مقصد دافلے ہو جائے گا-کرتے مہم اور کچھ دہم میں ڈالنے والی اور کچھ ظاہر ی علم سے باہر کی با تیں آئیں گی ، لیکن ابن جوزی کی ، ہتلیس اہلیس " تو مشائخ صوفیہ کے انکار ، تحقیر ، نکاذیب اور تصلیل کے گڑھ میں ڈال دے گی-

www.waseemz

ے، اس سے نقصان کا خوف ہے، "احیاء العلوم " کے مہلکات والے چو تھائی حصے اور شیخ ابو طالب کمی کی " قوت القلوب "اور سمر وردی کی کتاب میں بھی پچھ نقصان دہ چزیں ہیں، بطاہر یہ معلوم ہو تاہے کہ اس آخری کتاب سے مراد " عوار ف المعارف " ہے، لیکن شیخ (زرّوق) اکثر طور پر سمر وردی کا ذکر کرتے ہیں نو ان کی مراد شیخ ہوالیجیب سمر وردی ہوتے ہیں، ان کی کتاب سے مراد " آداب المریدین " ہے، شیخ این الفارض جنہوں نے علم توحید میں کئی قصیدے لکھے ہیں مثلاً قصیدہ تائیہ و غیرہ والتَسويَةُ ، غزالی کا ایک رسالہ ہے جس میں انہوں نے اللہ تعالیٰ کے ارشاد : فلِ ذَا سَوَ يُنَهُ وَ نَفَحْتُ فِيْدٍ مِنْ رُوحِیْ (القرآن ۵ الروب) کی جب میں اسے درست کر دوں اور اس میں اپنی طرف کی معزز روح پھو تک دوں) کی تغیر بیان کی ہے، انہی کا ایک رسالہ الم منڈون ' مین ' غیرہ القرآن ۵ الروب) جے نااہل سے محفوظ رکھنا چاہیے ) بلحہ ان کا ایک دوسر ا رسالہ ہے جس کا نام ہے -المت نون نبید علی اله اله (وہ کتاب جے اہل سے بھی چاکر رکھا جائے ) اس ک نفاست اور عجب و غریب مضامین کی طرف بطور مبالغہ اشارہ کرنے کے لئے بیہ نام رکھا، بیر سالہ انہوں نے اپنے بھائی احمہ غزالی کو بھیجااور اس کے خطبے میں لکھا کہ : "میں نے اس کے ذریع اپنے بھائی اور عزیز، احمہ غزالی ، اللہ تعالیٰ اسے "میں نے اس کے ذریع اپنے بھائی اور عزیز، احمہ غزالی ، اللہ تعالیٰ اسے اپنی حفاظت میں رکھ، کی عزت افزائی کی ہے اور دار غرور (دنیا) کی طرف ہائل ہونے سے روکا ہے "۔ل

چر میٹن (زروق) نے اصل مطلب کی طرف لو شتے ہوئے فرمایا کہ جن نفیحت کرنے والے علماء نے ان کتابوں سے بچنے کی تلقین کی ہے ان کا مقصد بیر ہے کہ ان مبهم اور وہم میں ڈالنے والے مقامات سے اجتناب کرنا جاہے جو غلطی میں ڈالنے کا ذریعہ ہو سکتے ہیں، بیہ مقصد شیں کہ ان کتابوں کوبالکل ہی ترک کر دیا جائے اور علم د شمنی کا مظاہر ہ کیا جائے ، کیونکہ ان میں نفیس علوم ہڑی مقدار میں پائے جاتے ہیں ، یشخ نے بیہ بھی فرمایا کہ بیہ طریقہ سچی طبیعت اور سلیم فطرت کے بغیر حاصل نہیں ہو سکنا، فطرت سلیمہ کی بدولت ہی عبارات اور اشارات سے مطالب سمجھے جا سکتے ہیں، دوسری شرط بیہ ہے کہ جس بات کی دلیل واضح ہوا سے لیا جائے اور اس کے ماسوا کو الله تعالی کے سپر د کر دیا جائے ،اگر اس شرط کی رعایت نہ کی تو ان کتب کا مطالعہ کرنے والا ہلاک ہو جائے گایا تواہل کا انکار کرنے اور اس پر اعتر اض کرنے کی دجہ سے یاکسی چیز کو غلط طریقے پر لینے اور اس پر عقید ہ رکھنے کی د جہ ہے۔ میں مکہ معظمہ میں سیدی چیخ عبدالوہاب کی خدمت میں حاضر تھا ، دہاں ا-اس عبارت سے معلوم ، وتاب کہ امام غزالی کا مقام دمر تبہ ان کے کھائی احمد غزالی سے بلند دبالا ب، جب کہ کٹی لیکوں کے ذہبن میں معاملہ بر عکس ہے دامند تعالیٰ اعلم ۲ احاشیہ

.

112 ہیں، حسد خلاہ ہوتا ہے توہر حقیقت کوباطل (اور رد) کر دیتا ہے، صوفیہ کرام چونکہ حسد اور ناانصافی سے بعید ہوتے ہیں اس لئے لوگ دوسر وں کی نسبت ان سے زیادہ محبت کرتے ہیں ، اور اصحاب مراتب صوفیہ کرام دوسر دل کی نسبت عوام پرزیادہ تسلط رکھتے ہیں-آخری وجہ کے علاوہ باقی وجوہ جس پنخص میں پائی جائیں وہ معذور بھی ہے اور مستحق اجريهمي. شرح : اَلشُّحَة نقط والے شین پر پیش ، جاء مشدد ، شح کاواحد ہے ، اس کا معنی ہے مخل کی شدت ، سمی کی فضیلت کااعتراف کرنے سے نفس کے مخل اور حسد و تصبً کی ہنا پر کسی کی طرف سے سینے کے تنگ ہونے کے معنی میں بھی استعال کیا جاتا ہے، میں نے اس طرح بعض علماء سے سُا-ی زرتروق) کالن جوزی کے بارے میں حسن ظن سیر ہے کہ ان میں چو تھا <sup>احت</sup>ال پایا جاتا ہے، اس شخص کے بارے میں ہمار اگمان ہے ہے کہ ان میں صرف پانچواں اختمال پایا جاتا ہے یابض دیگر اختمالات کے ساتھ مخلوط ہو کر، کیونکہ دہا بنے علم پر مغرور، اپنی فضیلت کے زعم میں مبتلا، اولیٰء کرام کی بر کتوں اور ان کی خدمت سے محروم تھے، جیے کہ ان کے انداز کلام نے خلاہر ہے ، نیز وہ سید ناد مولانا قطب رہانی ، غوث صدانی ، شیخ محیی الدین عبد القادر جیلانی قدس سردا کے زمانے میں تھے، ان سے اجتناب اور انکار کے رائے پر گامزن اور ان کی صحبت کی برکات اور ان کے بارے میں حسن عقیدت سے محروم متھے۔ ا - حضرت شیخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی رحمہ اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ میں نے حرم مکہ شریف میں الله تعالى اس كى عزت دشر افت ميں مزيد اضافه فرمائ أيك رساله ويكھا جس ميں اين جوزى ادر شيخ مجي الدين عبدالقادر جيلاني پران ك انكاركاذكر تعا، مواف وسال كت بين كه بعض علاء ادر مشائخ النيس بكر كر

عارف بالله، يشخ خواجه محمد يارسا قدس سر دفسول سته ميں فرماتے ہيں : "قطب الاولياء، تاج المفاخر شيخ عبد القادر جيلاني ك انكاركي وجہ نے یائج سال تک این جوزی جیل میں قید رہے ، این جوڑی کا حضرت شیخ اور دیگر ارباب معرفت پر انکار کر ناخذ لان (بے توفیق) اور غرور کے ذمرے میں آتا ہے ، ان کالن اکابر پر انکار کر ناباعث تعجب ہے ، أكرده علماء باطن مشائخ يرطعن وانكاري محفوظ رب توفضائل ومحاس کے لباس ذیب تن کرتے۔ جوزى ايك جكه كي طرف نسبت ب جس "فرضة الجوزة" كهاجاتا ہے ، ان کاباب محنت مز دوری کرتا تھا ، این جوزی ۸ • ۵ صاب پیدا ہوئے اور ۷۸ ۵۵ میں فوت ہوئے - "یک (کلام خواجہ محمد یار سا) ہم نے ان کے پچھ حالات'' شرح مشکوۃ'' کے خاتمہ میں علماء حدیث کے ذکر میں ہان کئے ہیں-

یستی معاق در جیلانی کی خد مت میں لے گئے ، اور در خواست کی کہ انہیں معاتی دے دیں اور ان ے در گزر فرما کیں ، شیخ عبد القاد روضی اللہ تعالیٰ عند نے انہیں معاف کر دیا اور ان کے جرم ۔۔۔ در گزر فرمایا ، میں لے سیدی شیخ عبد الوہا ب کی خد مت میں جا کر اس کتاب کا داقتھ ، بیان کیا اور حضر ت شیخ کے این جو زی کو معاف فرمانے کا تذکرہ کیا توشیخ عبد الوہا ب نے فرمایا : الحمد للہ علی ذلک ، این جو زی ہوے عالم اور محد ث یتے ، اللہ تعالیٰ کا شکر ہے کہ ہلاکت کی اس جگہ سے نجات پا تھے ، پھر فرمایا : سنو ایش عبد رالقاد رہز رگ جی ، ان کی مثان عظیم ہے اور ان کا انکار زہر قاتل ہے ، اللہ تعالیٰ اس سے محفوظ رکھے ، یہ بھی فرمایا : اللہ تعالیٰ نے مثان عظیم ہے اور ان کا انکار زہر قاتل ہے ، اللہ تعالیٰ اس سے محفوظ رکھے ، یہ بھی فرمایا : اللہ تعالیٰ نے عافیت عطافرما نے اور ان کا انکار زہر قاتل ہے کہ مشاکن میں سے کسی کو عطا نہیں فرمائی، دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے عافیت عطافرما نے اور ان کا انکار زہر قاتل ہے کہ مشاکن میں سے کسی کو عطاف سیں فرمائی، دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے

11

اشتباہ کی جگہ میں توقف کر ًیں قاعدہ (۲) اشتباہ کی جگہ میں توقف (خاموش) مطلوب ہے، اور جس خیریا شرکی دجہ واضح ہوا سکے بارے میں توقف مذموم (ممنوع) ہے ، راہ حق کی بدیاد سہ ہے کہ حسن ظن کا سبب پایا جائے تواسے ترجیح دی جائے ، اگر چہ معارض بھی خلاہر ہو ، یہاں تک کہ این فورک نے فرمایا کہ ایک ہزار کا فر کو اسلام کے شبہہ میں اسلام میں داخل کرنا غلط نہیں ہے، البتہ ایک مومن کوشیج کی بنا پر اسلام سے خارج کر ناضر در غلط ہے، امام مالک سے اہل اہوا (بد مذہبوں) کے بارے میں یو چھا گیا کہ کیادہ کا فریس ؟ فرمایا : وہ کفر ہی ہے تو بھا گے ہیں، نبی اکر معلیک نے خوارج کے بارے میں تو قف کی طرف اشارہ فرمایا،ار شاد فرمایا : (بہ لوگ اسلام سے اس طرح نکل جائیں گے جس طرح تیر نشانے سے گزر جاتا ہے تو) اس نے بارے میں شک کیا جاتا ہے کہ اس کی نوک پر خون لگاہے یا نہیں، بعض علماء نے فرمایا کہ جہاں تک اجتماد پہنچے اس کا جزم کرے، پھر باطن کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپر د کر دے ، اسی لیئے صوفیہ کی ایک جماعت مثلاً این الفارض اورحاتمی دغیر ہما کے بارے میں اختلاف کیا گیاہے۔ این عربی کے بارے میں اختلاف ہمارے شیخاند عبداللہ القوری سے یو چھا گیاادر میں سن رہاتھا، کہ آپ (شیخ اکبر)این عربی جاتمی کے بارے میں کیا کہتے ہیں ؟ فرمایا : دہ ہر فن کواہل فن سے زیادہ جانے والے بتھے، کہا گیا کہ اس بارے میں ہمارا سوال نہیں ہے، فرمایا : ان کے بارے میں اختلاف ہے، بعض نے انہیں کافر کہااور بعض نے قطب قرار دیا، یو چھا گیا کہ آپ س قول کو ترجیح دیتے ہیں ؟ فرمایا : تشلیم (اللہ تعالیٰ کے سپر د کرنے) کو - میں کہتا ہوں کہ کا فر کہنے میں خطرہ ہے،اور ان کی تغطیم میں ہو سکتا ہے کہ تعظیم کرنے والے

کو نقصان پینچ جائے اور وہ یوں کہ سننے والا این عربی کی مہم اور وہم میں ڈالنے والی باتوں کی پیروی کرنے لگ جائے ۔۔۔واللہ تعالیٰ اعلم۔ شرح : مسلک تشلیم زیادہ سلامتی والا ہے اور میہ قول زیادہ احتیاط والا ہے ، اور اس کا حاصل میہ ہے کہ نہ تور ڈادر انکار میں جلدی کی جائے اور نہ ہی ان کی پیروی ادر اقتراکی سیدی شیخ عبدالوہاب متقی رحمہ اللہ تعالے فرماتے تھے : جاننا چاہیے کہ دین قویم وہ ہے جو رسول اللہ علیکہ کے صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم اور سلف صالحین رحمہم اللہ تعالیٰ سے مروی ہے اور میں مذہب اہل سنت وجماعت ہے ، اس لئے اس کا عقیدہ رکھنا واجب ہے،اور اپنے آپ کواس کا پاہیم کر ناضر در ی ہے، یہاں تک کہ وہ انسان پر چھاجائے،اس کے بعد صوفیہ کرام کے اقوال کودیکھا جائے گا ، اگر مذہب اہل سنت کے مطابق ہوں تو مقبول ہیں ، اور اگر بظاہر کی بات میں مخالف ہوں تو جہاں تک ہو سکے ان میں تطبیق اور موافقت کی راہ تلاش کی جائے گی، اور اگر ان اقوال کور د کر دیاجائے اور مصلحت کا

المام ربانی مجد دالف ثانی فرماتے ہیں کہ شخ محی الدین معبولین میں نظر آئے ہیں، ان کے اکثر علوم جو اہل حق کی آراء کے خلاف ہیں خطااور نا درست خلام ہوتے ہیں ، غالباً کشفی خطاکی ما پر انہیں معذور قرار دیا حمیا ہے اور خطائے اجتمادی کی طرح انہیں ملامت سے ہر کی کر دیا گیاہے ، شیخ محی الدین کے بارے میں اس فقیر کا یہ خاص اعتقاد ہے کہ انہیں مقبولان بارگاہ میں سے جانتا ہے (دیکھیئے مکتوبات فارسی دفتر اول حصہ چہار م ص ۱۳۸) شرف قادری تقاضا بھی ہی ہو تو جائز ہے کیونکہ منگر معذور ہے اور اس کا حال کزوری اور کو تاہی سے پاک ہے ، وہ سلامتی کے راستے پر ہے ، بعض حضرات نے کہابلحہ وہ مستحق ثواب ہے ، اور اگر ردنہ کیا جائے اور ان اقوال کا قائل علم ، عمل اور تقوای میں امام و متقذاب تو تو قف کیا جائے کا ، کیونکہ ہو سکتا ہے اس نے ایسی چیز کا ارادہ کیا ہو جسے ہم سمجھ نہیں سکے ، ایسے قول کو ہم ترک کر دیں گے ، اس کے صحیح مطلب کو تسلیم کریں گے اور اس کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپر دکر دیں گے۔

111

شیخ (زروق) نے فرمایا کہ امام مالک سے احل احواء کے بارے میں پوچھا گیا، اہل احوا سے مراد مذہب اہل سنت و جماعت کے مخالف مذاہب والے مثلاً معتزلہ ، مُرجِئہ ، خوارج وغیر ہم ہیں، انہیں اہل قبلہ کہاجاتا ہے، مذہب مختار یہ ہے کہ سیر کا فر ہیں، جو سچھ امام مالک نے فرمایا وہ حضرت علی مرتضی رضی اللہ تعالے عنہ سے بھی منقول ہے جب ان سے خوارج کے بارے میں پوچھا گیا -

ی خ نے فرمایا : یُتَمَاری فی الْفُو ف یہ خوارج کے بارے میں دارد ایک حدیث کا حصہ ہے، حدیث شریف میں ہے کہ خوارج دہ لوگ میں کہ تم میں سے ایک شخص پنی نماز کوان کی نماز کے سامنے، اپنے روزوں کوان کے روزوں کے سامنے حقیر جانے گا، دہ قرآن پڑھیں گے لیکن قرآن ان کے حلق سے نیچ نہیں اترے گا، دین سے اس طرح نگل جائیں گے جس طرح تیر نشانے کے شکار سے نگل جاتا ہے، تیر کے کچل کو، اس کے جوڑ کو، اس کی لکڑی کو، اسے کے پُروں کو دیکھا جائے گا تو اس میں خون کا کچھ حصہ بھی نہیں پایا جائے گا، حد یث شریف میں ہے یکٹر فو ن لیکن ال کی اطاعت سے تیزی کے ساتھ نگلیں گے کھما یکٹر ف الستھ م میں الو میت جن چیے تیر اس شکار سے نگل جاتا ہے جہ ہم تاک کر تیر مارتے ہیں، مُرُو ف الستھ

نكته عجيبه

احادیث کا مطلب کیا ہے ؟ اور تشبید کس بنا پر ہے ؟ اس سلسلے میں کہا جاتا ہے، کہ نصل ( پَھل ) سے مراد دل ہے جو اثر کر تابھی ہے اور اثر لیتا بھی ہے ، خارجی کے دل کو د کیھو تواس پر اس کی عباد توں کا کچھ اثر نہیں ہوگا، دُصّاف (جوڑ پر کیپٹے ہوئے پٹھے) سے مراد سینہ ہے جو دل کا احاطہ کئے ہوئے ہے ، سینہ وہ جگہ ہے جوادامر ادر نواہی کے قبول کرنے کے لئے کشادگی رکھتا ہے، خارجی کا سینہ اس مقصد کے لئے نہیں کھلتااور اس میں سعادت کااثر طاہر نہیں ہوتا، مَضِی ''(تیر کادہ حصہ جو لکڑی کا ہے) سے مراد بدن ہے، خارجی کابدن اگرچہ نماز روزہ وغیرہ تکلیفات شرعیہ کوبر داشت کرتا ہے لیکن اے ان کا فائدہ حاصل نہیں ہوتا ۔ قُذَ ذُ' (یروں) سے مرادیا تھ یادُل ہیں جو کار گیروں کے آلات کی حیثیت رکھتے ہیں، مطلب میہ کہ اسے ہاتھ یاؤں کے ذریعے وہ فائدے جاصل نہیں ہوتے جواہل سعادت کو حاصل ہوتے ہیں-یہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ خلاہر ی اعمال دین دایمان کے بغیر فائدہ

צו

<L

U

نہیں دیتے ، حدیث میں دین سے مراد امام المسلمین کی اطاعت ہے ، خوارج اس کی اطاعت سے بالکل نگل گئے تھے۔خوب احیمی طرح غور کرو---و اللہ تعالٰی اعلم-تصوف بغیر فقہ کے صحیح نہیں قاعدہ ( ) فقہ کا حکم صفت عموم کے ساتھ موصوف ہے، کیونکہ اس کا مقصد دین کے احکام کا قائم کرتا، اس کی نشانیوں کا بند اور ظاہر کرتا ہے، اور تصوف کا حکم خصوصیت کی صفت کے ساتھ موصوف ہے، کیونکہ تصوف ہندے اور اللہ رب العزت کے در میان معاملہ ہے، اس سے زائد نہیں ہے (چونکہ فقہ کا ظلم عمومی ہے) اس لئے فقیہ کاصوفی پرانکار صحیح ہے جب کہ صوفی کاصوفی پرانکار صحیح نہیں ہے ، احکام اور حقائق کے سلسلے میں تصوف سے فقہ کی طرف رجوع ضروری ہے ، یہ نہیں کہ فقہ کو پس پشت ڈال دیا جائے اور اس کے بغیر اکتفا کیا جائے ، تصوف فقہ کے بغیر نیر صرف پیہ کہ کافی نہیں بلحہ صحیح ہی نہیں ہے ، تصوف کی طرف ر :وع فقہ کے ساتھ جائز ہے ، اگرچہ تصوف فقہ سے مرتبہ میں اعلیٰ ہے ، تاہم فقہ میں سلامتی زیادہ اور مصلحت کا پھیلاؤزیادہ ہے، اس لئے کہا گیا ہے کہ فقیہ صوفی بنو، صوفی فقیہ نہ ہو (یعنی پہلے علم فقہ حاصل کرو پھر صوفی ہو )اسی طرح کہا گیا ہے کہ فقہاء کاصوفی ،صوفیہ کے فقیہ سے زیادہ کمال اور سلامتی والاہے، کیونکہ فقہاء کاصوفی حال، عمل اور ذوق کے اعتبارے تصوف کے ساتھ متصف ہے ، ہر خلاف صوفیہ کے فقیہ کے کیونکہ وہ علم اور حال کے مقام پر فائز ہے اور یہ مقام صحیح فقہ اور صریح ذوق کے بغیر تکمل نہیں ہو تا،ان دونوں (فقہ ادر نصوف) میں ہے کوئی بھی دوسرے کے بغیر مکمل شمیں ہوتا، جیسے طب کاعلم تجربہ کی جگہ اور تجربہ علم کی جگہ کافی نہیں ہے لہ ا ۔ نیونی علم اور نجربہ دونوں حاصل ہوں سے تو مقصد حاصل ہو گادرنہ نہیں۔ ۱۲ قادری

خوب المجھی طرح ذہن نشین کر لیجئ ! شرح : یہ فرق ہے جس میں ہتایا گیا ہے کہ تصوف کو فقہ پر فضیلت اور بر تری حاصل ہے ، جیسے کہ مقاصد بنیاد کی امور پر موقوف ہونے کے باوجو د ان سے فضیلت اور شرافت میں زیادہ ہوتے ہیں ، کیونکہ بنیاد کی امور مقاصد کے دسائل ہوتے ہیں-متبع کے فساد سے مذہب کا فساد لازم شہیں

قاعدہ ( ۸ ) فرع اگر اصل کے مخالف ہواور قابل تادیل ہو تواس کو اصل اور قاعدہ کے مطابق تبدیل کر دیا جائے گا، دوسر ی صورت یہ ہے کہ اگر تمہیں علم اور دیانت کا مر تبہ حاصل ہے تواس فرع کو تسلیم کر لو ( یعنی اگر تمہار اعلم اور دیانت اجازت د یے ہیں ) پھر فرع کی اصل کے ساتھ مخالفت ، اصل کو کو تی نقصان نہیں دیتی ، کیو نکد فاسد چیز کا فساد اسی کی طرف لوشا ہے ، در ست چیز کی در ستی کو کچھ نقصان نہیں دیتا، پس غالی صوفی ، ید عقید ہ احل اجوا اور خود ساخت فقیہ جن پر طعن ثامت ہے ، ان سب کا قول رد کر دیا جائے گا ، اور اس منا پر حق اور ثامت مذہب نہیں چھوڑا جائے گا کہ ایس لوگ اس مذہب کی طرف منسوب ہیں اور اس کے حوالے سے مشہور ہیں - و الله تعالیٰ اعلم-

شرح : اس کلام کا حاصل وہ ہے جو ہم سیدی شیخ عبدالوہاب کے حوالے سے اس قول کی شرح میں بیان کر چکے ہیں کہ محل اشتراہ میں تو قف کیا جائے گا، غالی صوفی وہ لوگ ہیں جنہوں نے علم باطن میں غلوت کام لیا، خواہر کو چھوڑ دیااور روایات فقہیہ کی پاہند کی نہیں کی،ان کا ایک قول بیہ ہے کہ نفس جب طاعت و عبادت کا خو گر ہو جاتا ہے تو اس سے اطاعت کی مخالفت نکال دی جاتی ہے،اور وہ مخلوق سے دامن بچانے اور ملامت کے راستے پر چلنے کے لئے حکروہ بلحہ حرام کا موں کا ارتکاب کرتے ہیں، حالا نکہ میہ باطل ہے، انہیں جاہل صوفی کہ اجاتا ہے، جیسے کہ ان فقہاء کو خشک فقہاء کہا جاتا ہے جو صوفیہ کرام کے باطنی احوال کا انکار کرتے ہیں اور ان کے معتقد نہیں ہوتے ان دونوں فریقوں کا کلام مر دود ہے، ان کی صحبت، میل جول ادر ان کی پیروی سے پچنا چاہیے-علم اور حال کی بدیاد؟

قاعد ہ (۹) علم کی بنیاد بحث اور تحقیق پر ہے اور حال کی بنیاد تسلیم و تصدیق پر ، جب عارف علمی گفتگو کرے تو اس کے قول کی اصل یعنی کتاب و سنت اور آثار سلف کو دیکھا جائے گا، کیونکہ علم وہی معتبر ہے جو اپنی اصل ہے واستہ ہو، اور جب وہ کی عارف حال کی منا پر کلام کر ے گا تو اس کا ذوق تسلیم کیا جائے گا، کیونکہ اس ذوق تک اس جیسا صاحب حال ہی پہنچ سکتا ہے ، پس وہ اپنے وجد ان کی منا پر معتبر ہے ، چو نکہ وہ صاحب امانت ودیانت ہے اس لئے اس کا علم مستند ہے ، تاہم اس کی اقتداء سیس کی جائے گ کیونکہ اس کا حکم اس جیسے صاحب حال ہی کو شامل ہے۔

ایک مرشد این مرید کو کہتا ہے بیٹے پانی ٹھنڈ اکر لے، کیونکہ جب تو ٹھنڈ ا پانی پنے گا تو دل کی گہر ائی سے اللہ تعالیٰ کا شکر اداکرے گا ، اور اگر تونے گر م پانی پیا تو او پر والے دل سے اللہ تعالے کا شکر اداکرے گا ، مرید کہتا ہے جناب ایک شخص نے دیکھا کہ اس کے گھڑے پر دھوپ چک دہی ہے اے اللہ تعالے سے شرم آئی کہ میں اس گھڑے کو حظر نفس کے لئے سائے میں لے جاؤں ، مرشد نے فرمایا : بیٹے ! دہ صاحب حال ہے اس کی اقتداء نہیں کی جائے گی۔

میں کہتا ہول کہ اس کلام کا بھی وہی مطلب ہے جو ہم نے بیان کیا ہے کہ ارباب احوال سے جو مشتبہ اور مہم کلمات صادر ہوں انہیں تسلیم کرنا تو داجب ہے

لیکن ان کی اقتداء نہیں کی جائے گی کچھ لوگ کہتے ہیں کہ صرف (نبی اکر م تلقیقہ ایس) معصوم ہتی کے کلام کی تاویل کی جائے گی ،ائمہ نے جو دیگر ائمہ کے کلام کی تاویل کی ہے دہ اس قول کے خلاف ہے اس لئے ان کا بد مقولہ مر دود ہے -----اور بدائن جوز لی ادران کے متبعین کے مسلک کے خلاف ہے ، پیرلوگ صوفیہ کرام کے احوال کو تلیم نہیں کرتے،ان کے اقوال دافعال کا انکار کرتے ہیں،ان پر نکتہ چینی کرتے ہیں اور ان کی جمالت اور گراہی ثابت کرتے ہیں ۔ (پیر مرید کے مکالمہ میں جس شخص کا ذکر ہواہے)اں شخص سے مراد سری سقطی ہیں،ان کے شیخ حضرت جدید بغد اد ی نے ہیان کیا کہ انہوں نے یانی کا مٹکادیوار پرر کھا تا کہ یانی ٹھنڈا ہو جائے، جب سورج طلوع ہواادر اس گھڑے پر دھوپ آئنی توانہوں نے ارادہ کیا کہ اے سائے میں لے جائیں ،لیکن اللہ تعالیٰ سے حیا کی بنا پر ایے منتقل نہیں کیااور سوچا کہ بیہ کام خواہش لفس کی بنا پر نہیں کر ناچاہے ، قُلّته ، قاف پر پیش ، لام مشدد ، گھڑا، جیسے حدیث میں ب إذا بَلَغَ الْمَاءُ فَلَّتَيْن جب بإنى دو كَفرول كو بيني جائ ---- بإن مُحتد أكرنا ستت ہے، رسول اللہ علیظہ میٹھااور ٹھنڈ ایانی پسند فرماتے تھے، صحابۂ کر ام دور دور سے محنذ ااور میٹھایانی لایا کرتے تھے ، اگر مرشد گرامی جوابا اس بات کا تذکرہ کرتے کہ پانی ٹھنڈ اکر ناسنت ہے تو مقصد کے زیادہ مناسب ہوتا-اقتداء کس کی کا جائے ؟

قاعدہ (۱۰) پیروی صرف معصوم ہت (علیقہ) کی کی جائے گی ، یا آپ جس کی فضیلت کی گواہی دیں ، کیونکہ عادل ہتی جس کی توثیق کرے وہ بھی عادل ہے ، نبی اکر معلیقہ نے گواہی دی کہ بہترین زمانہ وہ ہے جس میں حضور علیقہ بیں سے صحابۂ کرام کازمانہ ہے چھروہ جوان کے ساتھ متصل ہیں ، چھروہ جوان کے ساتھ متصل ہیں،

لہذاان حضرات کی فضیلت اسی تر شیب سے ثابت ہے (پہلے صحابۂ کرام پھر تابعین ،ان ے بعد تبع تابعین )اسی طرحان کی اقتداء کی جائے گی، کمین صحابۂ کرام مختلف شہر وں میں بھر گئے ،اور ہر ایک کے پاس علمی ذخیر ہ تھا ، جیسے امام مالک نے فرمایا، ممکن ہے ایک کے پاس نایخ تکم ہو اور دوسرے کے پاس منسوخ ، ایک کے پاس مطلق دوسر بے کے پاس مقید ، ایک کے پاس عام دوسرے کے پاس خاص ہو، جیسے کہ بخثرت ابیاہوا، اس لئے بعد والوں کی طرف متوجہ ہو ناضر دری ہوا، کیو نکہ انہوں نے صحابۂ کرام کی متفرق روایات کو جمع اور منضبط کیا ،کمیکن وہ بھی فقہی مسائل کا احاطہ نہ کر سکے، بیہ کام ان کے بعد ہوا، اس لئے تیسرے طبقے کی طرف رجوع کر ناپڑا، انہوں نے روایات اور مسائل کے جمع اور ضبط کا کام کیا، حفاظت بھی کی اور فقاہت بھی حاصل کی ، ان حضرات نے جن مسائل کا استنباط کیاان پر عمل کرنے اور جو اصول و قواعد وضع کئے اور ان پر اعتماد کیاان کے قبول کرنے کے علاوہ کسی کے لئے کوئی چارہ نہ رہا-بعض ائمًه فقه وتصوف

ان فنون میں سے ہر فن کے اتمہ میں ان کی علم اور تقوای کے اعتبار سے فضیلت مشہور ہے، مثلاً امام مالک ، شافعی ، احمد ، نعمان (امام اعظم) فقد کے لئے، جیند ، معروف کرخی اور بشر حافی تصوف کے لئے ، اور محاسی تصوف اور عقائد کے لئے ، یہ پہلے عالم ہیں جنہوں نے صفات کے ثابت کرنے کے موضوع پر گفتگو کی ، جیسے کہ این اخیر نے بیان کیا، واللہ تعالیٰ اعلم-شرح : اس کلام میں شیخ نے علم فقہ اور تصوف کے اتمہ ، صوفیہ اور فقهاء کا ذکر کیا ہے، انہوں نے قرون شلاشہ (صحابۂ کرام ، تابعین اور تیج تابعین ) کاذکر کیا ہے، لیکن خیر ان میں ہی منحصر نہیں ہے، بلتہ ان کے بعد والوں کے لئے بھی ثابت ہے، المام

## 111

بخاری کی بعض ردایات میں چو تھے قرن کا بھی ذکر ہے ، شیخ نے چاروں اماموں کا بھی ذکر کیا ہے ، اگرچہ چار اماموں کے علاوہ بھی علماء اور مجتمدین ہوئے ہیں ، کیکن ان کے متبعین باقی نہیں رہے ، جب کہ ائمہ اربعہ کے متبعین موجود ہیں ، شیخ نے چار اماموں کاجس تر تیب سے ذکر کیا ہے وہ ان کی عقیدت کی ہنا ہر ہے ، کیو نکہ شخ اور مغرب کے علاء کی ایک جماعت مذہب مالکی سے تعلق رکھتی ہے ، ان کے نزدیک امام مالک افضل ہیں،امام شافعی ان کے شاگرد ،اور امام احمد امام شافعی کے شاگرد ،آخر میں امام اعظم ایو جنیفہ نعمان بن ثابت کوفی کا ذکر کیا ہے ، اور یہ معاملہ آسان ہے ( یعنی ان کے نزدیک امام مالک اور ہمارے نزدیک امام اعظم ابد حنیفہ سب سے افضل ہیں، اپنی این عقیدت کیبات ہے انٹرف قادری) البتہ خاص طور پر حضرت جنید ، معردف کرخی اور ہشر حافی کے ذکر کی وجہ ظاہر نہیں ہے (ان کے علاوہ بھی اکابر صوفیہ بہت ۔ سے بیں) غالبابطور مثال ان کاذکر کیا گیا ہے، حصر ادر تحقیق مقصود نہیں (کہ سی اکابر صوفيه بي)والله تعالىٰ اعلم-مفسر، محدث، متكلم اور صوفي قاعدہ (۱۱) معاملات کے بارے میں فقیہ کی نسبت صوفی کی نظر میں زیادہ خصوصیت ہے، کیونکہ فقیہ کی نظر اس چیز پر ہوتی ہے جس کے ذریعے حرج ساقط ہو جائے (اورآد می بر یء الذمہ ہو جائے )اور صوفی کی نظر اس چیزیر ہے جس سے کمال حاصل ہو ، صوفی کی نظر میں علم عقائد کے عالم کی نسبت بھی زیادہ خصوصیت ہے، کیونکہ عقائد کے عالم کے پیش نظروہ چیز ہوتی ہے جس کے ذریع عقیدہ صحیح ہوجب کہ صوفی کی نظراس چیز پر ہوتی ہے جس کے ذریعے یقین قوی ہو، نیز صوفی

کی نظر ، مفسر اور فقیہ محد ٹ کی نسبت زیادہ خصوصیت کی حامل ہو تی ہے ، کیو نکیہ مفسر اور محدث کی نظر صرف حکم اور معنی بر ہوتی ہے اور صوفی کی نظر حکم اور معنی کے تابت کرنے کے بعد اشارات پر بھی ہوتی ہے ، اگر صوفی میں بیہ وصف نہ ہو تو وہ تصوف تو کیا شریعت سے بھی خارج اور محض باطنی ہے (باطنیہ اپنے باطنی نظریات پر کاربند ہوتے ہیں شریعت مطہر ہ سے سر دکار نہیں رکھتے - ۲اشرف قادری) شرح : اس کلام میں صوفی کو فقیہ پر ترجیح دی گئی ہے ، کیونکہ صوفی کی نظر علوم اور اعمال میں کمال پر ہوتی ہے ، علوم میں اس کا مقصود یقین ہو تاہے ، علماء کے نزدیک یقین کا معنی ہے وہ اعتقاد جو جازم ہو ، واقع کے مطابق ہو ادر شک ڈالنے والے کی کو مشش سے زائل نہ ہو سکے - صوفیہ کرام کے نزدیک یقین اس سے خاص ہے کیونکہ وہ اس کے ساتھ ساتھ اس بات کا بھی اعتبار کرتے ہیں کہ دل پر ذوق ادر حال کا غلبہ ہو- اعمال میں ان کا طرز عمل بیر ہے کہ تمام پاکثر احوال میں عزیمت (اصل عمل، اس کے مقابل ر خصت ہے ) کو اختیار کرتے ہیں، ان کانبی اکر م علی کے اس ار شاد یر عمل ہے کہ اللہ تعالیٰ پیند فرماتا ہے کہ اس کی رخصت پر عمل کیا جائے ، جیسے کہ وہ پیند فرماتا ہے کہ اس کے اصل احکام پر عمل کیا جائے -اس میں انسان کے لئے نرمی اور معاملے میں گنجالیش ہے ،اللّٰہ کریم جل شانہ' کے رخصت اور آسانی دیلے اور مہر بانی کے پیش نظر رخصت بھی عزیمت کا تنگم حاصل کرلیتی ہے۔

اصولی یعنی متکلم کا مقصد ادر منصب شک کے ازالے ادر معروف معنوں میں یقین کے حاصل کرنے سے عقیدے کی تحقیق ہے ، صوفی اس یقین کو اس حد تک تقویت دیتا ہے کہ اسے مرتبئہ حال ادر غلبئہ یقین حاصل ہو جائے -اس کی مثال سیہ ہے کہ ہر شخص کو موت کا یقین ہے ،اس کے باد جو دوہ غافلوں دالے کام کرتا ہے ادر یقین مشکوک کانام دیا ہے۔اس علم اور یقین کا غلبہ سیہ ہے کہ اس سے غافل نہ ہو۔اس کے مقتضایر عمل کرے اور بیریفین انسان پر حادی ہو جائے ، بیربالکل الگ چیز ہے ، سی طرح دوسرے علوم ، مثلاً آخرت ، جنت اور دوزخ کاعلم -رہے مفسر اور محدث توان کاوہی حال کیے جو متکلم اور فقیبہ کا نے ، ان سے الگ قسم نہیں ہیں - صوفی کوان پر بیہ فوقیت ہے کہ وہ اشارے کا متلاشی ہو تاہے - وہ قرآن کریم کے بطن پر آگاہی حاصل کرنا چاہتا ہے - جس کی طرف نبی اکر م علی ا اشارہ فرمایا ہے کہ قرآن کے لئے ایک ظہر ہے اور ایک بطن ہے اور ہر حد کے لئے اطلاع کی ایک جگہ ہے۔''جیسے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام اور فرعون کے واقع میں ، اسی طرح وادئ مقدس ، جوتے اتار نے ، درخت اور آگ وغیر ہ کے تذکرے میں اشارات یو شیدہ ہیں، پس صوفیہ کرام خلواہر آیات کو ثابت کرتے ہیں،اس کے باد جو د ان کے بداطن کی طرف بھی اشارہ کرتے ہیں-اس جگہ تین قشم کے لوگ ہیں : ا-وہ لوگ ہیں جو ظاہر سے تعلق رکھتے ہیں ، مجموعی طور پر معنیٰ کی طرف توجہ نہیں کرتے ، پیرلوگ جمود پسند ظاہریتہ ہیں۔ ۲-دەلوگ بى جو معنى كى طرف توجه كرتے بي، جمال تاويل كى ضرورت مو تاویل کرتے ہیں، جہاں تاویل کی ضرورت نہ ہودہاں خلاہر پر اعتماد کرتے ہیں، یہ اہل تحقیق فقہاء ہیں-۳-دہ لوگ ہیں جو معانی کو ثابت کرتے ہیں ، الفاظ کی تحقیق کرتے ہیں اور اشارات د حقائق حاصل کرتے ہیں، پیہ محققین صوفیہ ہیں۔ رہے باطنیہ جو تمام آیات کواشارات پر محمول کرتے ہیں،وہ نہ تو معانی کے

ww.waseemziyai.com

لہود لعب میں مصروف رہتاہے ۔اسی لئے بعض اصحاب ظرافت عار فوں نے موت کو

قائل ہیں اور نہ ہی عبارات کے - وہ ظواہر کے تو کل نہیں بلحہ باطن پر اکتفا کرتے ہیں-دہ احکام شرعیہ مثلاً نماز ، روزہ ، زکوۃ اور جج دغیر ہ کو معانی باطنہ سے عبارت قرار دیتے ہیں، ان کے خلواہر کو نہیں مانتے، اور بیہ کفر صرت اور زندیقیت باطلہ ہے۔ ان کا نقلہ یا تصوف سے تعلق کیا، ان کا دین اور شریعت ہی میں کوئی حصہ نہیں ہے، التد تعالى انہيں ذليل در سواكر ہے-این جو زی کالمام غزالی پر ر ڏ این جوزی کہتے ہیں کہ او حامد غزالی آئے اور انہوں نے صوفیہ کے طریقے پر ''احیاء العلوم ''لکھی، اور اسے باطل حدیثوں سے بھر دیا، انہیں یہ علم ہی نہیں تھا کہ یہ جدیثیں باطل میں، انہوں نے کشف کے بارے میں گفتگو کی ادر قانون فقہ سے نکل گئے، انہوں نے کہا کہ حضرت ابر اہم علیہ السلام نے جو ستارے، چاند اور سورج دیکھے تھے وہ انوار تھے اور سالکین کے سامنے ظاہر ہونے دالے اللہ تعالیٰ ک، حلات شے، سالکین ان حابات کو طے کر جاتے ہیں اور شک میں واقع نہیں ہوتے این جوزی نے کہا کہ بیہ فرقہ باطنیہ کے کلام کی جنس ہے ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے، کہ این جوزی صرف معانی کے قائل ہیں اور اشارات کے قائل نہیں ہیں ، دہ دوسری فتم کے لوگوں لیعنی ان فقہاء میں سے ہیں جو بواطن کی طرف اشارے کے سیسلے میں صوفیہ کے طریقہ کے منکر ہیں-محل اعتر اض کلام کی قشمیں قاعد د (۱۲) جس کا<sub>م</sub> پر اعتراض ادر ایکال دارد جو ، اس کی چند فشمیں جیں :

ا-اس کلام کا معنی مقصود غورو فکر کے بغیر میلی نظر میں ذہن میں آجائے اور اعتراض توجہ دینے سے ذہن میں آئے،اس صورت ِحال سے تو شاید ہی کوئی کلام

| خالی ہو ،ایسے کلام پر اعتراض ادر اضطراب کا ظاہر کرنا مقصودی احکام میں سے<br>ب                                                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نہیں ہے-<br>میں ایر میں میں صل                                                                                                                       |
| ۲-وہ اپیا کلام ہے جس پر اعتراض پہلی توجہ سے ذہن میں آجائے ادر اس کا اصلی<br>۲-وہ اپیا کلام ہے جس پر اعتراض پہلی توجہ سے ذہن میں آجائے ادر اس کا اصلی |
| مطلب غوروفکر کا تقاضا کرے تودہ کلام مشکل ہے،اس کا حکم بیہ ہے کہ توقف کیا                                                                             |
| جائے ادر اسے اللہ تعالیٰ کے سپر دکر دیاجائے-                                                                                                         |
| ۳-اگر ذہن (معنی مقصود اور اعتراض) دونوں طرف کیساں جائے تو وہ کلام                                                                                    |
| دونوں طرف ذہن کے ملتفت ہونے اور جادبِ اعتر اض زیادہ جھکاؤ ہو نیکی بہتا پر                                                                            |
| متنازع فیہ ہے۔الیپی صور تجال یا تواس لئے پیدا ہوتی ہے کہ عبارت ، مقصد کوادا                                                                          |
| کرنے کے لئے ناکافی ہوتی ہے - متاخرین صوفیہ کااپنی کتابوں میں عموماً نہی حال                                                                          |
| ہے، یہاں تک کہ انہیں کافرادربد عتی قرار دیا گیایاس لئے کہ بنیاد میں خرابی ہے۔                                                                        |
| منکرین صوفیہ کے کلام کوائی پر محمول کرتے ہیں۔دونوں میں سے ہر ایک معذور                                                                               |
| ہے، تاہم منگر زیادہ معذور ہے، نشلیم کرنے والا اور قائل اگر مختلط نہیں ہے تو                                                                          |
| زاد فط برمیں ہے۔                                                                                                                                     |
| ریادہ سرے یہ کہ ج<br>شرح : شخ نے اس کلام میں اس سبب کی نشاند ہی کی ہے جس کی ہنا پر اعتر اض پید اہو                                                   |
| تاہے اور کٹی طرح کا ابہنام جنم لیتاہے ، صوفیہ کے کام میں ابہام یا تو عبارت کی تنگ                                                                    |
| دامانی اور معنی کی پیچید گی کی دجہ سے پیدا ہو تاہے ، پااصل اور ہیاد کی خرابی کی بنا پر پاکٹ                                                          |
| لئے کہ پچھلوگ معتقد ہوتے ہیں اور پچھ منگر ،ان کا اختلاف باعث ابہام بن جاتا ہے۔<br>س                                                                  |
| یشخ نے اپنی کتاب کے ایک دوسرے مقام پر فرمایا کہ الفاظ اور عبارات کو<br>۔                                                                             |
| اعتراض ہے بچانا ضروری ہے ،اور معنی کو کتاب و سنت کی موافقت سے منصبط کرنا                                                                             |
| ضروری ہے ،الفاظ مختلط نہ ہوں تو دوسروں کو گمراہ کرنے کا سب بنیں گے اور کتاب                                                                          |
| للرور کی ہے کہ صو <i>حہ بر</i> ق سے سر سے سر                                                                                                         |

٠

.

وسنت کی موافقت نہ ہونے سے گمراہی پیدا ہو گی، شیخ نے کہا کہ بعض متاخرین صوفیہ ے کل<sub>ام</sub> میں دونوں قشم کی خرابیاں یائی گئی ہیں۔ اہل علم كاكہنا ہے كەلوگ اس سلسلے ميں تلين فشم بيں : ا-ابیا گردہ ہے جو تو قف، تامل، تحقیق و تد قیق، غلطی میں داقع ہونے کے خوف اور عاقبت کی خرابی کی پروائئے بغیر ایسے کلام کا عقیدہ رکھتاہے-۲-دہلوگ میں جوانصاف کاطریقہ اختیار کرنے اور سینہ زوری سے احتراز کئے بغیر مطلقا انکار کرد بیتے میں (جیسے اس وقت کے بجدی علماء کا حال ہے ١٢ قادری) ۳-وہ جماعت ہے جو تو قف ، میانہ روی اور اعتدال کے را ستے پر چلتی ہے ، اور سلامتی اس میں ہے، مشہور مقولہ ہے " آستلم "تسلم "سر جھکادو، محفوظ رہو -گ فقہ، تصوف کی جگہ کارآمد ہے اس کاعکس نہ قاعدہ (۱۳۷)عمل کے میدان میں تصوف بغیر فقہ کے صحیح نہیں ہے ، گویامرادیہ ہے کہ تچی نیت اور ثواب حاصل کرنے کی غرض سے عمل کرے ،اس کئے فقیہ صوفی کا حال کامل ہے، بر خلاف صوبی کے جو فقہ کا عالم نہیں ہے (اس کا حال ناقص ہے) فقہ تصوف کی جگہ کارآمدہے، تصوف فقہ کی جگہ کافی نہیں ہے، اس لئے جب اتما سے علم باطن کے بارے میں سوال کیا تمیا توانہوں نے صوفی کو ظاہر شریعت پر کار پر رہنے کی ترغیب دی، رسول اللہ علیہ نے علم کے عجائب کے بارے میں سوال کرنے والے کو فرمایا : تم نے دین کے سَر (مینی شریعت اور علوم ظاہرہ) کے بارے میں کیا کیا ہے ؟ پھر فرمایا : جاؤادر جو پچھ علوم ظاہرہ میں ہے اسے پختہ کرو-اور سے تھی فرمایا : جس نے علم سے مطابق عمل کیااللہ تعالیٰ اے ان چیزوں کاعلم عطافرمائے گاجنہیں وہ نہیں

شرح : شيخ اس سے پہلے بيان كر ي م سوفى فقد كامحتاج ب اورجو فقد حاصل کے بغیر راہِ تصوف اختیار کرتا ہے دہ زندیق بن جاتا ہے ، کیونکہ فقہ ، مقام اسلام (اور تصوف مقام احسان ) ہے ، ادر اس جگہ فرماتے ہیں کہ فقہ ، تصوف کی جگہ کافی ہے ، ایعن اگر کوئی شخص فقہ پر عمل کرے اور احکام اسلام اد اکرے اور مقام احسان کونہ پہنچے تواس کے لئے عذاب سے نجات یانے اور ثواب کے حاصل کرنے کے لئے اتنا ہی كافى ب، أكر چەدەد جد كمال كو نهيس پينچ سكا، حديث شريف ميں رأ سُ المَا مُري مراد ظاہری علوم ہیں، جب انسان انہیں مضبوط کرلے گا تواہے علم باطن بھی حاصل ہوجائے گا، یہ مناسب شیں ہے کہ علم ظاہر پر اکتفا کرلے اور مراتب قرب سے محردم ہونے اور نقصان پر رامنی ہو جائے ، یہ مشائح کرام کی دصیت ہے -باطن کو ظاہر پر مقدم نہ کرے اور باطن کو چھوڑ کر ظاہر پر اکتفانہ کرے ، ہمارے شیخ تاکید بے ساتھ بیہ حکم دیتے تھے، دہ فرماتے تھے کہ اہم کام بیر نہیں ہے کہ تصوف کی کتاوں کا مطالعہ کر کے علم حاصل کر لیا جائے ، اصل کام یہ ہے کہ عبادات اور طائبات پر عمل پیراہو، تاکہ دل کی صفائی اور باطن کانور جاصل ہو، اور حقیقت کے راز منکشف ہوں ، اسی لئے نبی اکر م علیلہ نے فرمایا : جس نے جانے ہوئے احکام پر عمل کیا اللہ تعالیٰ اے انجانے علوم عطافر ماتا ہے۔۔۔۔اللہ تعالیٰ ہی توفیق دینے والا ہے۔ فقهاءادر صوفيه

قاعدہ ( ۱۳ ) علم کی فضیلت اس کے متعلق ( معلوم ) کی فضیلت کے اعتبار سے ہوتی ہے، علم تصوف کا معلوم تمام معلومات سے افضل ہے ، کیونکہ اس کی ابتد الللہ تعالٰ کے خوف کی طرف راہنمائی کرتی ہے ،اس کا در میہ نہ حصہ اللہ تعالٰی کے ساتھ معاملہ

جانتا-

120

کرنے کی طرف اور اس کا آخری حصبہ اللّٰہ تعالٰی کی معرفت اور سب کچھ چھوڑ کر اس کے ساتھ تعلق قائم کر لینے کی ہدایت کر تاہے-اس لئے جنید بغدادی نے فرمایا : اگر ہمیں معلوم ہوتا کہ آسان کی چھت ے، یہج اس علم سے افضل کوئی علم ہے جس میں ہم اپنے احباب کے ساتھ کا<sub>ا</sub>م کرتے ہیں تو ہم اس علم کی طرف دوڑتے ،لیکن بہ علم حضرت جینید کی ہیان کر دہ قید سے مقید ہے اور دہ بیر کہ ہمارے اس علم کی تائید کتاب و سنت سے حاصل ہے ، پس جو نخص حدیث نہ سنے، فقہاء کے پاس نہ بیٹھے اور باادب حضر ات سے ادب نہ سیکھے اس کا قد م پھسل جائے گا، پاس ہے ملتے جلتے الفاظ ار شاد فرمائے ، پس جو شخص بیہ علم اختیار کرنا چاہتاہے اس پر لازم ہے کہ علماء کا دامن مضبوطی سے تقامے اور فقہاء کی پیروی کرے ،یادہ بات اختیار کرے جس کی در ستی ظاہر ہو ،ادر جو داضح نہ ہو اس کے سامنے س تشلیم خم کر دے ، اسے چھوڑ دے اور اس پر عمل نہ کرے ، اس لئے نہیں کہ اس کے قائل میں نقص ہے ، بلحہ اس لئے کہ اس کا تھم معلوم شیں ہے ، کیونکہ کوئی "نص ایسے حکم کا مکتف شیں ہے جس کا سے علم نہیں ہے، اللہ تعالٰی کا فرمان ہے : لَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ اسْ چِزِ کے پیچے نہ چل جس کا تجھے علم نہیں ہے، الله تعالى امام مالک پر رحمت فرمائے وہ فرماتے ہیں اس تحکم کو لازم پکڑ جس میں تجھے نٹک نہیں ہے ،اور لو گوں کو چھوڑ دے ، ہو سکتا ہے ان کے لئے گنجائش ہو-شرح: اس کام میں فقہ کی اہمیت ہیان کی گئی ہے ،اور کیوں نہ اہم ہو؟ جب کہ فقہ دین اور شریعت کا ضروری علم ہے ، نیز تصوف کی ترجیح اور فضیلت بیان کی گئی ہے کیونکہ تصوف ترقی د کمال کا سب ہے، اس کے ذریعے اخلاق کی اصلاح، باطن کی صفائی، دل کااللہ تعالیٰ سے خصوصی تعلق،اورایسے علم کا انکشاف حاصل ہو تاہے جو

134

انسان نے پڑھا نہیں،ادر بیہ عمل کا نتیجہ اور ثمرہ ہے۔ بعض حضرات نے کہا کہ تصوف فہم کا نام ہے علم کا نام نہیں اور بطور دلیل نبی اکر م علیلہ کا بیہ ارشاد پیش کیا کہ علم تعلَّم سے اور حکم تحکَّم ہی ہے ہے (یعنی علم یڑ گھنے سے حاصل ہو تا ہے ادر حکم اسے اپنانے سے حاصل ہو تا ہے ) یہ لفظی نزاع ہے کہ تصوف کو علم نہ کہا جائے بلحہ فہم کہا جائے ، مطلب دونوں کا ایک ہی ہے -تصوف در حقیقت سکھنے ہی سے حاصل ہو تاہے۔اس تکلف کی ضرورت نہیں ہے کہ تصوف کو تعلّم سے حاصل ہونے دالے علم معاملہ کا نتیجہ قرار دیا جائے – یہ علم ولایت جوعلم معامله کا نتیجہ ہے جسے علم باطن بھی کہاجاتا ہے اس میں بعض او قات ایسی چیزیں منکشف ہوتی ہیں جوبظاہر علم معاملہ کے مخالف مبہم اور وہم میں ڈالنے والی ہوتی ہیں-ایسی چیزوں کی پیروی اور اقتدانہیں کرنی چاہے۔اتباع صرف اس چیز کی کی جائے گی جو داضح ہو، مہم کو چھوڑ دیا جائے گا - ہو سکتا ہے کہ واقع میں دہ اپنی جگہ سیجے ہو اور دیکھنے والے کے نزدیک مشتبہ ہو، لہذا تشکیم بہتر ہے - انصاف ادر احتیاط دونوں کی ر عایت کرتے ہوئے ، سمی صوفیئہ کرام کاطریقہ ہے-

فقهاء کرام ایسی چیز کو بغیر کسی رور عایت کے رد کر و پیتے ہیں اور بالکل پر وا نہیں کرتے ، تاہم جو چیز تاویل اور تطبیق کے قابل نہ ہو وہ مر دود ہے - مگر اس صورت میں کہ اس کا قائل دین کا امام ہو، تقوای و پر ہیز گاری میں بلند مر تبہ رکھنا ہو، بایں ہمہ اس رد کرنے کے لئے یہ بھی ضروری نہیں کہ قائل کو ناقص یا گر اہ قرار دیا جائے ، بلحہ انکار اس لئے ہے کہ ہمیں حقیقت حال کی اطلاع نہیں ہے ، پس در حقیقت انکار اس چیز پر ہے جو ہم سمجھ رہے ہیں ، باوجو دیکہ یہ احمال ہے کہ قائل نے ایسی چیز کا ار ادہ کیا ہو جو حق اور صحیح ہو - لندا ایک اعتبار سے انکار اور دوسر ے اعتبار سے اقرار درست ہے ، منتظر سے کہ جس چیز کے بارے میں قیامت کے دن ہم سے پو چھا نہیں

11-1

قاعدہ ( ۵۱) نقیحت کر نے والے علماء نے اس طریق کی غرامت کی ہنا پر اس سے پیخ کی تلقین کی ہے، چو نکہ اس کے دقیق ہونے کی ہنا پر اس کا ادر اک مشکل ہے اور اس میں شدت بھی پائی جاتی ہے اس لئے علماء ناصحین نے اس سے دور رہنے کا مشورہ دیا ہے، جہالت کی ہنا پر اس میں جھوٹے دعوید ار بھی بہت پیدا ہو گئے ہیں، اس طریق کی طرف اپنی نسبت کرنے والوں کے ہاتھوں بہت می خلاف حقیقت چزیں خلام ہونے کی وجہ سے ایک جماعت نے اس کا انکار کیا ہے، پچھ اور لوگوں نے اس کی اصل تعلیم سے خبر ہونے کی ہنا پر اس کی شخصیق نہیں گی۔ مصروفیت کے سب تح رہی طور پر اس کی شخصیق نہیں گی۔

وہ امر کہ صوفیہ کے احوال کنی طرح سے اس کا تقاضا کرتے ہیں ، اور جس پر مجالس میں ان کے اقوال د لالت کرتے ہیں سیہ ہے کہ انہوں نے اپنے طریق کی ، ما مہیشہ امر احسن کی پیروی پر رکھی ہے - اسی لئے ان کا اجماع ہے کہ عقا کہ میں کسی پر اعتراض اور تنقید کئے بغیر سلف صالحین کے مذہب کی پیروی کی جائے - ہاں جیسے کہ معلوم ہے وہ وجوہ تاویل میں گفتگو کرتے ہیں اور ان آراء کا اظہار کرتے ہیں جو دقیق نظر اور فنم سے انہیں حاصل ہوتی ہیں ، بعض او قات عبارت کی تنگ دامانی آڈ ی آتی ہے اور ان کا اشارہ قار کین کی سمجھ میں نہیں آتا، اس لئے جاہل انہیں بد مذہب قرار دیتا ہے ، چونکہ وہ ظاہر شریعت پر قائم ہے اور شنیع عبارات سے نفرت کرتا ہے اس لئے آگر چہ وہ طریق او ب اختیار نہیں کرتا کچھ بھی دہ انکار کرنے میں معذور ہے ۔ 114

ہمارے شیخ ایو العباس حضر می رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے کچھ گفتگو کے بعد فرمایا : ··جس شخص کے سامنے اس قشم کا کلام پیش کیا جائے وہ اسے سمجھ نہ سکے اور انکار کر دے تودہ معذور ہے، دہ اسے کمز دری، کو تا ہی اور سلامتی کے اعتبار ہے تشلیم کر تاہے (یعنی اسے مانتا توہے کیکن بظاہر جو مطلب سمجھ آرہاہے اس کا انکار کرتا ہے) اس شخص کا ایمان خوف والوں کا ایمان ہے، اور جو شخص اس کلام کا مطلب سمجھتا ہے اس کا یمان قوی ، اس کی نظر اور مشاہدے کاد ائر ہوسیع ہے ، ان صفات کے مطابق جو قدرت نے انسانوں میں ود بعت کی ہیں خواہ ان کے ساتھ نور ہویااند ھر ا(لعنی صاحب اطاعت ہویاصاحب معصیت) صوفیہ مجتمدین کے تابع ہیں صوفیہ کامذہب اصول و فردع میں فقہاء کے تابع ہے، کیونکہ فقہاء نے تلاش کے بعد احکام کو مختلف فصلوں میں جمع کر دیا ہے ایک حضرت جنید امام او نور کے مذہب پر تھے، 🗟 شیخ شبلی مالکی تھے، 🗟 محاسبی شافعی تھے، 🗟 بُرُ پر ی حنفی یتھے ، 🕁 شيخ سيد عبدالقادر جيلاني حنبلي تتھ جیسے کہ ائمہ صوفیہ نے بیان کیا ہے ، تاہم دہ مذاہب مذکورہ سے دہ حکم اختیار کرتے یتھے جو حدیث کے زیادہ مناسب ہوتا ، کمٹر طیکہ اس کے خلاف میں احتیاط نہ ہو، مثلاً جانب مخالف نص ہویا کسی اصولی قاعدے کا تقاضا ہویا عمومی حکم کا شمول ہو۔ اس گفتگو سے بیہ بات سمجھ میں آجاتی ہے کہ وہ اصحاب مذہب اور پر ہیز گار بتھے اس کے باوجو و محد ثين كى پيروى يران كا جماع ب-والله تعالىٰ اعلم-یہ غلط ہے کہ صوفی کا کوئی مذہب نہیں فضائل میں صوفیہ کا مذہب محد ثنین کا تابع ہے ، وہ اسی فضیلت کو کمی ہیشی

شرح: یہ جن خطریق صوفیہ سے پیخ کی تھر پور نصیحت کی ہے ، کیونکہ یہ راستہ انا غریب (انو کھا) ہے کہ اس میں کم ہی کوئی دوست موافقت کرتا ہے ، اس راستے پر چلنا بہت مشکل اور دشوار ہے ، اس کاادراک آسان نہیں ، اس کا علمی اور عملی فہم بہت د قیق ہے ، یہ در حقیقت اس طریق کی تعریف ، ر فعت شان اور بلند کی مرتبہ کا بیان ہے - شیخ نے بیان کیا کہ جموع دو عویداروں ، تصوف کی طرف اپنی نسبت ظاہر کر نے والوں اور حقیقت حال سے جاہلوں کی کثرت کا یہی سبب ہے - اور ان ملعونوں سے ظاہر ہو نے والے جاہلانہ اقوال وافعال ہی پچھ لوگوں کے انکار کا سبب ہیں - پچھ د د مرے لوگ صوفی کہ حوف اور دلائل نہ جانے کی وجہ سے انکار کرتے ہیں -

یکی بیروی پر ہے، اور اللہ تعالیٰ نے ایک سو فیہ کے طریقے کی بنیاد احسن کی پیرو کی پر ہے، اور اللہ تعالیٰ نے ان لو گول کی تعریف میان فرمائی ہے جو بات کو سنتے ہیں اور احسن بات کی پیرو کی کرتے ہیں، ہاں انہوں نے کچھ اعمال کی حقیقتیں اور دقیق علوم اس طرح میان پر وی کرتے ہیں، ہاں انہوں نے کچھ اعمال کی حقیقتیں اور دقیق علوم اس طرح میان کے بیرو کی کرتے ہیں، ہاں انہوں نے کچھ اعمال کی حقیقتیں اور دقیق علوم اس طرح میان کے بیرو کی کرتے ہیں، ہاں انہوں نے کچھ اعمال کی حقیقتیں اور دقیق علوم اس طرح میان کے بیرو کی کرتے ہیں، ہاں انہوں نے کچھ اعمال کی حقیقتیں اور دقیق علوم اس طرح میان کی بیرو کی کرتے ہیں، ہاں انہوں نے کچھ اعمال کی حقیقتیں اور دقیق علوم اس طرح میان کے بیرو کی کرتے ہیں میں کہ اند از میان ان کا ساتھ سندیں دے سکا، وہ جامد طبیعت ، بھی ہو کی ذکاوت، تعصب سے کھر ے ہو کے نفس اور سیاہ دل والوں کو سمجھانے کے لئے داختی اثارہ نہیں کر سکے -اس کے باوجود دوہ جہلاء معذور ہیں، کیونکہ دوہ ظاہر شریعت پر قائم، فتیج نہیں کر سکے -اس کے باوجود دوہ جہلاء معذور ہیں، کیونکہ دوہ ظاہر شریعت پر قائم، فتیج عبارات سے منظر اور غیر مانو کہ گھمات سے و حشت زدہ ہیں ، دوہ کمز در ہیں جو اپنے ہوں جبارت

www.waseemziyai.com

طرح کیوں کرتے ہیں ؟ ان کے سامنے یا تو احتیاط ہوتی ہے یا یہ مقصد ہو تاہے کہ فائدہ کامل اور دسیع حاصل ہویا اس کے علادہ کوئی اور مقصد ان کے پیش نظر ہو تاہے، اگرچہ دہ حکم ظاہر الردایۃ کے خلاف ہو، گویا کہ صوفی کا کوئی مذہب نہیں ہے-ا بعض علماء نے فرمایا کہ صوفیہ کرام فضائل میں حدیث پر عمل کرتے ہیں ادر حلال دحرام ایسے احکام میں مذہب پر عمل کرتے ہیں، ''صوفی کا کوئی مذہب نہیں ہوتا"،اس کا مطلب بیر ہے کہ فضائل میں وہ سمی مذہب کے پابند نہیں ہوتے، بعض حضرات نے اس کا بیہ مطلب ہیان کیا ہے کہ وہ چاروں مذہوں میں سے کسی کے پاہند نہیں ہوتے، بلحہ جس مذہب میں تقوای اور احتیاط زیادہ ہواسی کی پیروی کرتے ہیں، خواہ جو بھی مذہب ہو، لفظول کے اعتبار سے بیہ مطلب زیادہ ظاہر اور قریب الی الفہم ب، اگرچہ مطلب کے اعتبار ے بعید ہے-بعض لو گوں نے کہا کہ متقد مین صوفیہ کسی مذہب کے مقلد نہیں تھے،ان میں سے جو مجہمد ہو تا تھادہ اپنے اجتہاد پر عمل کرتا تھااور جو مجہمد نہیں ہو تا تھادہ مجہمد سے دریافت کر لیتا تھاادر اس کے فتوے پر عمل کرتا تھاجا ہے مجتمد کسی بھی مذہب کا ہو یہ طریق کاراللہ تعالیٰ کے اس فرمان کی تعمیل ہے : فَسْنَلُوا آهْلَ الذِّكرْ إِنْ كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُو نَ (اے لو گو!)ذکر دالوں سے یو چھواگر تم نہیں جانتے نیزاس فرمان کی پیروی ہے : ٱلَّذِيْنَ يَسْتَمِعُوْنَ الْقَوْ لَ فَيَتَّبِعُوْنَ أَحْسَنَهُ وہ لوگ جوہات کو سنتے ہیں اور اچھی بات کی پیر وی کرتے ہیں کمین اہل طریقت کے لئے رخصتوں کی پیروی مناسب نہیں ہے ،بلحہ اس تھم کوا ختیار کر نا ضرور کی ہے جس میں تقو'ی اور احتیاط زیادہ ہو ،اس موضوع پر ہم دوسر ی قشم

میں تفصیلی گفتگو کریں گے۔ سیدی احمہ (زردق) نے فرمایا کہ اصول میں اختلاف کالاذمی نتیجہ سے کہ فردع میں بھی اختلاف ہو، اس لئے نفس کو فقہ ، اصول اور تصوف میں امام ، مقتد ااور شیخ کی پیروی پریابند کر ناضر در ی ہے-صوفيه اور حضوري قلب قاعدہ ( 11) مشائخ کاآداب کے سلسلے میں قاعدہ سے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں اینے دلوں کی حاضر ی کالحاظ رکھتے ہیں۔ جس طریقے سے حضور قلب ممکن ہواس کی موافقت کرتے ہیں اور جس طریقے سے متعذ راور د شوار ہواس کی مخالفت کرتے ہیں ،اگرچه کسی عالم کی مخالفت کاسامنا کر تایژ بالسیاشبهه در پیش ہوجو صریح مزمت تک نہ پنچاتا ہو-اس کے وہ کئی ایسی چزوں کے قائل نظر آتے ہیں جن کی ہا پر ان کے مقاصد کونہ جانے والاان کی مخالفت پر کمر بستہ ہو جاتا ہے، اور ان سے ان اشیاء کے بارے میں بھی ان دلائل کا مطالبہ کرتا ہے جن کا مطالبہ خود ان ہزرگوں نے ثابت شده اور غير اختلافي احكام اور فضائل ميس كيا تقا، بعض او قات جابل ان اشياء كوعين مقصود سمجھ لیتا ہے اور عمل کر کے برباد ہوتا ہے جیسے کہ مخالف انکار کر کے جاہل بنتا ہے - زندگی کے پیدا کرنے والے کی قشم ان اشیاء کا انکار کرنے والا معذور ہے کیونکہ وہ ظاہر حق کا دامن تھاہے ہوئے ہے اور عامل معذور نہیں ہے ، تم پر لازم ہے کہ احتیاط اور احتراز \_ کام لو-اللد تعالیٰ بی توقیق دینے والا ہے-شرح : اس سے پہلے احکام اور فضائل کاذکر تھا، صوفیہ احکام میں تھم فقہ اور اقوال مجتدین کے تابع ہیں، فضائل میں اجادیث کے پیر دکار ہیں، رہے آداب توان میں دہ فقہ اور حدیث کی انتباع کرتے ہیں ،لیکن بعض آداب میں وہ دوسر اطریقہ اختیار کرتے

میں جس بے ذریعے انہیں اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں حضورِ قلب حاصل ہوتا ہے ، غالبًا ﷺ احکام سے مراد فرائض ، داجبات اور مؤکد سنتیں ہیں ﷺ فضائل سے مراد مستحبات نوا فل ادر غیر مؤکد سنتیں ہیں ﷺ اداب سے مراد ان کے علادہ اچھے اور عمدہ اخلاق و افعال ہیں جنہیں تقوی کے مقابلے میں مروّت اور تذکرہ کہا جاتا ہے - واللہ تعالیٰ اعلہ-

شی فرماتے ہیں کہ صوفیہ آداب کے سلسلے میں اللہ کریم جل مجدہ کی بارگاہ میں حضور قلب کو ملحوظ رکھتے ہیں، جس طریقے سے بھی یہ مقصد حاصل ہو، چاہے وہ فعل ہویاترک، ممکن ہویا متعذر، اس پر عمل کرتے ہیں اور اے اختیار کرتے ہیں۔ غالبًا ممكن ہونے سے مراد آسانی اور شخالیش ہے اور متعذر ہونے سے مراد د شواری اور مشکل ہو ناہے - تعذر کاوہ معنی مراد نہیں جو امکان کے مقابل ہے یعنی محال ہونا ، کیونکہ اس پر توعمل ہی نہیں ہو سکتا۔ پیر بھی اس دفت ہے جب کہ وہ فعل حرام نہ ہو ، متفق علیہ مکروہ تحریمی اور جمہور کے نذ دیک مکروہ تحریمی بھی حرام کے حکم میں ہے۔ یہ عمل علاج کا ظلم رکھتاہے ، صوفیہ کا مقصود اس سے ذوق اور حضورِ قلب کا حاصل کرنا ہوتا ہے، جو شخص اس مقصد کو نہیں جانتادہ ایسے المور میں ان سے قطعی دلیل اور یقینی حجت کا مطالبہ کرتاہے، وہ کہتاہے کہ بیہ علماء کے فتوے کے خلاف ہے ادراس میں اگرچہ صراحتۂ حرمت تو نہیں پائی جاتی تاہم شبہہ حرمت ضرور موجود ہے، ابیافعل بذایة مقصود نہیں ہوتا، حتی کہ اس پر عمل کیا جائے پاس میں اقتدا کی جائے، اس کی نہ تو پیروی کی جائے گی اور نہ ہی انکار کیا جائیگا ، چونکہ وہ بذایۃ مقصود نہیں ہے اس لئے وہ جائے انتباع نہیں ہے اور نہ ہی انکار کا موجب ہے ، میر ی زندگی کے پیدا کرنے والے کی قشم اس کا منگر چونکہ خاہر حق کا سہارا لینے والا ہے ،اس لئے معذور ہے،اور چو نکہ وہ اولیٰ اور افضل کے خلاف ہے لہذا تمہیں خوف اور حذر کو لازم پکڑتا

## 199

چاہے،اور جانب تقوای داختیاط کی رعایت کرناچاہے-یہ صوفیہ کی دہ کمز دری ہے جس کی ہنا پر فقہاء کاان کے ساتھ اختلاف ہوا اور فقہاء نے ان کی مخالفت کی ، ان ہی امور میں سے سماع بھی ہے-اس لئے شیخ نے ایک دوسر ی جگہ فرمایا : صوفیہ کرام کا مقصود وہ چیز ہے جو ان کے دلول کو مولائے کریم کی باد میں محو کر دے ، اسی لئے انہوں نے آداب کے سلسلے میں ایسی اشیاء کا قول کیا ہے کہ ان کے مقصد سے ناواقف لوگوں نے ان کا انکار کیاہے،اور جو شخص ان کے حال کو نہیں پہنچا س نے ان اشیاء کو ناحق طریقے ہے اپنایا تو گراہ اور ذلیل ہوا، جیسے ساع وغیرہ - اسی طرف حضرت جینید نے اشارہ فرمایا، جب ان سے ساع کے بارے میں یو چھا گیا توانہوں نے فرمایا : ہر وہ چیز مباح ہے جو ہدے کویاد مولی میں محو کردے (انتھل) حضرت جنید نے ساع کے جائز ہونے کے لئے یاد الہی میں محویت کو شرط قرار دیاہے ، تاکہ بیرتھم دوسر ی جگہ نہ پایا جائے - نیز اس تھم کو اس کی علت (یاد الہی میں محویت) پر مبنی قرار دیا ہے تاکہ اس کا انکار نہ کیا جا سکے -والله تعالىٰ اعلم ---- مي كمتا مول كه حضرت جنيد كابي قول عجيب ب ، غالى صو فیوں کے کلمات کے مشابہ ہے، کمین بیہ ضروری ہے کہ ان کی مراد ہر وہ مباح کام ہوجو دلول کوباد الہی سے معمور کر دے -ورنہ حرام کام جو جمعیت قلب کا فائد ، دے نہ نو مفید ہے اور نہ ہی معتبر ہے - ان سے منقول بعض اقوال سے اصل ساع کے جائز مونے کاپیتہ چکتا ہے-حضرت جیند نے ساع کیوں ترک کیا؟

مروی ہے کہ آپ پہلے ساع کے ساتھ شخل کرتے تھے، پھر ترک کردیا، اس بارے میں ان سے بیوال کیا گیا تو فرمایا : کس سے سنوں ؟ ادر کس کے ساتھ سنوں ؟ بزعم

خولیش فقہاءنے اس عبارت کو یوں پیش کر دیا کہ پہلے ساع سے شغل کرتے تھے ،بعد میں اس سے توبہ کرلی ، کتین حضرت جیند کے کلام کی روش سے معلوم ہو تا ہے کہ ساع کے ترک کرنے کا سبب بیہ تھا کہ وہ ساتھی ہی نہ رہے جواس کے اہل تھے جن سے ینتے تھے اور جن کے ساتھ سنتے تھے۔ان سے سیر بھی منقول ہے کہ اس جماعت پر تمین مواقع میں رحت نازل ہوتی ہے 🖓 (۱) کھانا کھانے کے وقت، کیونکہ وہ سخت بھوک کے بغیر نہیں کھاتے ۲۰(۲) گفتگو کے وقت ، کیونکہ ان کی گفتگو فقط صدیقین کے مقامات کے بارے میں ہوتی ہے جز (۳) ساع کے وقت ، کیونکہ وہ نفسانی خواہش کی ، بایر نہیں سنتے -امام غزالي اور ساع امام غزالی فرماتے ہیں کہ جو حکم ساع کے مقصد کا ہے، وہی ساع کا حکم ہے، کیونکہ واسطوں کا تحکم وہی ہو تاہے جو مقاصد کا ہو تاہے، آگر کوئی شخص جج کے لئے جار ہا ہو، رایتے میں اتنا تھک جائے کہ چلناد شوار ہو جائے ،وہ ترنم کے ساتھ ایسے اشعار پڑھے جن ہےا ہے راحت حاصل ہواور راستہ طے کرنے کی طاقت حاصل ہو جائے تو کیسے کہاجا سکتاہے ؟ کہ اس کا ترنم سے اشعار پڑھنا حرام ہے۔اس کا مطلب بھی میں ہے کہ ساع مباح ہے ، ورنہ بعض او قات شراب کا ایک جام پینے سے بھی سفر کی قوت ادر قدرت حاصل ہو جاتی ہے ، کون فتوی دے گا؟ کہ اس مقصد کے لئے شراب پیناحلال ہے، امام غزالی اس بات کے قائل ہیں کہ ساع فی تفسیہ جائز ہے اور عوارض کی بنا پر حرام ہے ، جیسے کہ انہوں نے ''احیاء العلوم'' میں اس دعوے کو دلائل عقلیہ اور نقلیہ

سے ثابت کیا ہے-

IMY فيشخ سهر وردى اور ساع مخصر بات دہ ہے جو شیخ شہاب الدین سہر ور دی نے فرمائی ہے اور وہ بیہ کہ ساع کی دوقشمیں ہیں ا-وہ ساع جس کی طرف اللہ تعالیٰ نے اس ارشاد میں اشارہ فرمایا ہے: آلذین يَسْتَمِعُوْنَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُوْ نَ أَحْسَنَهُ وه لوَّكَ جوبات كوسنت بي، بهر المجمى بات كى پيروى كرتے ہيں، اس ميں توكسى مسلمان كاا ختلاف نہيں ہو سكتا-۲- موسیقی، آلات اور مزامیر کے ساتھ گانا سننا،ا سے بعض لوگ فسق میں شار کرتے ہیں اور بعض اسے قرب الہی کا ذریعہ قرار دیتے ہیں ، ان دونوں کا موں میں مطلقاً تحکم لگانا فراط اور تفریط سے خالی نہیں-ساع کاذ کر ہورہا ہو تو گفتگو دراز ہی ہو جاتی ہے ، ہم نے اس عنوان پر کئی جگہ گفتگو کی ہے، مثلا فار ی زبان میں ہمار ار سالہ ہے قَرْعُ الأسْمَاع باختلاف اقوال القوم و افعالهم في السماع (ساع کے بارے میں مشائخ کے مختلف اقوال وافعال سے کانوں پر دستک) اس کے علاوہ سیرت طیبہ پر ہماری کتاب ہے " مدارج النبو قو مراتب الفتو ة" اس كامطالعه كباحائ-فقهاء، محدثتين صوفيه ----اور ساع خلاصۂ تفصیل اورا ختلاف کابیان بد ہے کہ اس جگہ تین قول ہیں 🏠 فقہاء کے مذہب یر راج قول ہے ہے کہ حرام ہے 🖧 محد ثین کے طریقے کے مطابق مباح ہے کادر صوفیہ کے مسلک کے مطابق تفصیل ہے، جیے کہ زبان زدعام اس مقولے سے معلوم ہوتا ہے کہ : اکستَماع لاا کھل مباح ( الماع اس کے اہل کے لئے جائز ہے)

ww.waseemziyai.cor

کے پاس حضرت ایو بحر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ تشریف لائے ،اس دقت ان کے

www.waseemziya

100

یاس دونو عمر لڑ کیاں گار ہی تھیں اور دَف سجار ہی تھیں ،ر سول اللہ علیقہ نے اپنے او پر کپڑ ااوڑ ھا ہوا تھا، حضرت ایو بحر نے ان گڑ کیوں کو ڈانٹا تور سول اللہ علیقہ نے پہر ؤ انور سے کپڑا ہٹایا اور فرمایا : ایو بحر ! انہیں رہنے دو ، کیو نکہ سے عید کے دن ہیں ، اس طرح عقیقہ، قرآن پاک کے حفظ کرنے، درس کے ختم کرنے اور کتاب و تالیف کے کمل کرنے جیسی رسوم کے موقع پر اشعار کے پڑھنے کی اجازت ہے ، اسی طرح ، لماء نے فرمایا ہے-حضرت، اکشہ کے واقعہ سے جواز ساع پر استد لال ؟ بعض صوفیہ نے حضرت عائشہ کے واقعہ سے سماع اور دُف سجانے کے جوازیر استدلال کیا، کیکن یہ استدلال درست نہیں ہے، جیسے کہ شیخ (زرّوق) نے بیان فرمایا که جو چیز کسی خاص سبب پاخاص انداز میں جائز قرار دی گئی ہے وہ ہر طریق سے جائز نہیں ہو گی، ادر حضرت عاکشہ کے واقعہ کے حکم میں نہیں ہو گی۔ کیو نکیہ اس واقعہ کا تعلق تو عیدوں اور شادیوں کی تقریبات ہے ہے، کیکن شیخ کا یہ کہنا کہ یا عام طریقے پر اجازت دی گئی ہوا شکال سے خالی نہیں ہے۔ کیونکہ اگر عام طریقے پر اجازت ہو توبہ اجازت سب صور تول کو شامل ہوگی، غالبان کی مراد یہ ہے کہ کس ایک طریقے کی اجازت دی گئی ہے ،جو متعدد افراد کو شامل ہے۔ تو اس طریقے کے ا یک فرد کی اجازت سے بیہ لازم نہیں کہ دوسر ے افراد کی بھی اجازت کہو-ہاں کسی خاص سبب یا خاص طریقے سے غنا کی اجازت سے بیہ ثامت ہو گا کہ غنامطلقا ہر طریقے کے اعتبار سے حرام نہیں ہے، لیکن جوالے دوسرے مخصوص طریلیے اور دوسری مخصوص صورت میں جائز قرار دیتا ہے اس کے لیئے پیربات مفید نہیں ہے ، جب تک کہ ان صور توں کا اس جائز اور مخصوص صورت پر قیاس نہیں

199

کرتا،اب بیہ بحث چھڑ جائے گی کہ اس جگہ قیاس کی شرطیں بھی موجود ہیں یا نہیں ؟ تو جس صورت میں اختلاف ہواس کی نہ تو ممانعت ثابت ہوئی اور نہ ہی جواز ثابت ہوا ، <u>شیخ</u> نے اس کا حکم ایک دوسرے قاعدے میں بیان کیا ہے-شریعت کے وارد ہونے سے پہلے اشیاء کا حکم؟ قاعدہ (۱۸) شریعت کے دارد ہونے سے پہلے اشیاء کا کیا تھم ہے ؟ بعض علماء نے کہا تو فف ہے جب تک اس پر کوئی دلیل شرعی قائم نہ ہو، لہذا ساع اختیار نہیں کیا جائے گا، بعض علماء نے کہادہ اشیاء مباح ہیں، لہذا ساع مباح ہے، بعض نے کہاممنوع ہیں لہذا یہاع ممنوع ہے، فقہاء کی طرح صوفیہ کے بھی تین اقوال ہیں، شیخ ایو اسحاق شائی نے کہا کہ ساع نہ توبالذات تصوف میں سے ہے اور نہ بالعرض ، بیہ فلاسفہ کے منمول سے ماخوذ ہے ، اور شخقیق ہی ہے کہ مشتبہ ہے ، اس کی باطل یعنی لہو کے ساتھ منابہت ہے، لہٰدااس سے بچاجائے گا، ہاں اگر اس کی طرف رجوع کی ضرورت ہو تو

مثابہت ہے، لنذااس سے حیاجائے کا، ہاں امراض کی سرف ربور بہا ہر ضرورت جائز ہوگا-

مقدی نے بیان کیا کہ الد مصعب نے امام مالک سے پوچھا تو انہوں نے فرمایا : مجمع معلوم نہیں ، البتہ ہمارے شہر (مدینہ منورہ) کے علماء ساع کا انکار نہیں کرتے اور نہ ہی سنتے ہیں ، اس کا انکار وہی شخص کرے گاجو غجی قشم کا زاہد ہو ، یا سخت دلبیعت جری ، امام احمد بن حنبل کے صاحبزادے فرماتے ہیں ہمارے پرد سیوں کے ہیں باغ کا مالی تھا میر ے والد اس سے اشعار سنا کرتے تھے ، حضر ت این المسیب نے فرمایا وہ لوگ جو اشعار پر اعتراض کرتے ہیں وہ مجمی زہد کے حامل میں ، امام مالک سے صحیح روایت یہ ہے کہ انہوں نے اس کا انکار کیا ہے اور اسے مکروہ قرار دیا ہے ، البتہ مدد ہت سے اس کا جواز نکا لاگھا ہے ، یہ سب اس وقت ہے جب آلات کے بغیر ہو ، ور نہ دی

سہر دردی کے مرید بتھے کیکن ساع کے عامل نہیں بتھے-بیہ قول کہ ساع فلاسفہ کے معمول سے ماخوذ ہے اس بات پر مبنی ہے کہ فلاسفہ نے گانوں ، مزامیر ادرآلات کی گئی قسموں کا آغاز کیا ،وہ لوگ ان کے ذریعے انساني نفوس ادر طبائع كومختلف احوال مثلاً خوشي ادرغم ، يهماري ادر صحت بلحه بقول بعض زندگی اور موت سے بہر ہور کرتے تھے۔ یہ بھی کہاجاتا ہے کہ وہ مجلس ساع میں حرکتہ دور پید (ایک جگہ کھڑے ہو کر گھو منے) سے رقص کرتے تھے، اس طرح وہ آسانوں ی مشاہرت اختیار کرتے تھے اور کمال حاصل کرنے کی امید رکھتے تھے، کیونکہ ان کے عقیدے میں کاسان عاشقانہ حرکاتِ دوریہ ارادیہ کے ذریعے عقول عالیہ سے سب فيض كرت بي-والله تعالىٰ اعلم-شیخ (ز روق) فرماتے ہیں کہ ساع میں حرمت کاشہہ ہے کیونکہ سے باطل یعنی لہو کے مشابہ ہے، دوسری وجہ بیر ہے کہ گانے کا سننالہو ہے اور علماء اس کا ذکر ملا ہی (لہود لعب کے کاموں) میں کرتے ہیں، نیز اس میں علماء کا اختلاف ہے، اس لئے اس سے پچنا جاہے، ہاں اگر کوئی حاجت ہوجواس کی طرف رجوع کا تقاضا کرے تو حاجت ک ہنا پر جائز ہے ، ضرور توں کاذکرا یک دوسرے قاعدے میں کیا گیا ہے ج امام مالک کابیہ فرمان کہ کا اَڈ دی اس کا مطلب سے ہے کہ میں منیں جانتا کہ تمہارے سوال کے جواب میں کیا کہوں ؟ یا سے مطلب ہے کہ میں نہیں جانتا کہ اس کا تھم کیا ہے ؟ اور مجھے اس بارے میں وثوق نہیں ہے ، ان کی عادت سے تھی کہ جس چیز کاعلم نہ ہوات کے بارے میں سے لفظ کہتے تھے، کہاجاتا ہے کہ ان سے چالیس مسئلے یو چھے گئے توانہوں نے چھتیں مسائل کے بارے میں فرمایا بلا آ ڈ دی مجھے علم نہیںہے۔ امام مالک نے فرمایا : کیکن ہمارے شہر مدینہ منورہ کے اہل علم نہ تو ساع کا

کے ساتھ پڑھا کرتا تھا، اور امام اس کی آواز سنا کرتے تھے، ایک رات اس کی آواز نہیں سنی، تو اس کے رشتہ داروں سے پوچھا کہ اسے کیا ہوا، اور وہ کمال گیا ؟ انہوں نے کہا کہ وہ قید میں ہے اور اس پر ایک گناہ کا الزام ہے، امام صاحب جیل کے داروغہ کے پاس گئے اور اسے رہا کر اویا، اور فرمایا تو این طرح اشعار پڑھا کر -----و اللہ تعالیٰ اعلم--

حضرت این مُسین نے فرمایا :وہ لوگ جو شعر پر اعتراض کرتے ہیں ، ظاہر سیہ ہے کہ ان کی مراد سیہ ہے کہ لوگ خوش الحانی سے شعر پڑھنے پر اعتراض کرتے ہیں ، انہوں نے فرمایا : مَسکنوا مُسکماً أعجمَدِیتًا یعنی عرب طبعی طور پر سماع کا شوق رکھتے ہیں ، ان کا ذوق عمدہ اور دل پاکیزہ ہے ، بر خلاف عجمی زاہدوں کے کہ ان میں خشکی اور تکلف پایا جاتا ہے ، نیز ان میں ذوق لطیف بھی نہیں ہے ، حضرت سعید میں نشکی اور تکلف پایا جاتا ہے ، نیز ان میں ذوق لطیف بھی نہیں ہے ، حضرت سعید میں نشکی اور تکلف پایا جاتا ہے ، نیز ان میں ذوق لطیف بھی نہیں ہے ، حضرت سعید میں ان آلسی آل اور تعقد مین تابعین میں سے ہیں ، معتمد علیہ ہیں ، فقہ ، حدیث ، زُہد ، عبادت اور تقویٰ میں بُرت میں ، حضرت امام زین العلدین سے مردی ہے کہ سعید مزا ہمیں ان سے ہوا ہو کی عالم نہ تھا، واقعۂ حرة میں انہوں نے ہی نہیں اگر م علیقہ کے حجر ہ مبار کہ سے اذان کی آواز سی۔ مبار کہ سے اذان کی آواز سی۔

امام مالک سے ثابت ہے کہ انہوں نے گانے کا انکار کیااور ساع کو مکروہ قرار دیا، مُدَوَّنه مذہب مالحیہ کی ایک کتاب ہے ،اس سے سماع کا جواز نکالا گیا ہے ، اس کا مطلب یہ ہواکہ سماع کے بارے میں لمام مالک کے دو قول ہیں ، ممکن ہے انہوں نے ایک قول سے دوسر بے کی طرف رجوع کر لیا ہو ، یا یہ مطلب ہو کہ اگر حاضرین لہوو IDM

لعب کا قصد رکھتے ہوں تو مکروہ ہے اور اگر ایسی صورت نہ ہو تو جائز ہے ، یہ فیصلہ کن قول ہے، اس طرح مختلف اقوال کے در میان تطبیق بھی حاصل ہو جاتی ہے، یہ جو تچھ بھی بیان کیا گیا ہے صرف اس صورت میں ہے کہ گانا مزامیر کے بغیر ہو، کیونکہ مرامیر کی حرمت چاروں نہ ہوں میں متفق علیہ ہے ، کتاب الاِمتِناع فی أحْكام السَّماع ٢ مصنف في محسن اسكا عتراف كياب، حالا مكهدوه ساع كومباح قرار دینے کے سلسلے میں نہ صرف غالی ہیں بلحہ اعتدال کی راہ سے بھی تجادز کر گئے ہیں ائمَہ اربعہ کے علاوہ بعض فقہاءاور محد ثبین مثلاً عنبر ی اور ابراھیم من سعد سے بعض مز امیر مثلاً عود (رباب) وغیر ہ کی اباحت منقول ہے ،اور اس سلسلے میں ان دونوں پر طعن کیا گیاہے، طرطوی وغیرہ علماء نے اس مسئلے کی تحقیق میں بہت کو شش کی ہے ان کی تحقیق کا نتیجہ بھی ساع کی ممانعت ہے ، اس قاعدے سے بھی ساع کے بارے میں اختلاف ہی معلوم ہوتا ہے۔ یادر ہے کہ ہمیں عنبری کے بارے میں معلوم نہیں ہو سکا کہ دہ کون ہیں ؟

لہ رہے اہر اہیم بن سعد تو کتاب الاِمْتِنَاع فی اَحْکامِ السَّمَاع میں میان کیا گیا ہے کہ اہر اہیم بن سعد بن اہر اہیم بن عبد الرحمٰن بن عوف ، امام زہری کے شاگر دوں میں سے تھے ، وہ فقہ اور روایت حدیث کے امام اور امام شافعی کے استاذ تھے ، ساع کے ساتھ ان کا شغل مشہور ہے ، ان کے بارے میں میان کرنے والوں میں کوئی اختلاف نہیں ہے ، فقہاء نے اپنی تناہوں میں ان کا موقف بیان کرے ان سے اختلاف کیا ہے

ا- عنبر ی دویدر گزرے ہیں (۱) قاضی او عمر حفض بن غیاف بن طلق بغدادی، عنبر ی کے عرف سے مشہور بتھے، س ۱۹۳ م میں فوت ہوئے جن کی تعمانیف میں سے شاب العرب اور کتاب النساء مشہور ہیں (حدید العارفین از اساعیل پاشا بغدادی ، جام ۳۳) (۲) او اسحاق اہر اہیم بن اساعیل محدث طوت س ۲۸۰ ه میں فوت ہوئے، حدیث میں مند لکھی (حوالہ ند کورہ ص ۳) غالباس جگہ پہلے بزرگ ہی مراد ہیں ----- شرف قادری الام شافعی نے بھی اپنی کتاب میں ان کامذہب بیان کیا ہے۔ ابر اہیم من سعد محدث کا شوق ساع

دہ طلبہ کو حدیث سنانے سے پہلے اطمینان کے ساتھ گانا سناتے تھے، خطیب بغد ادی نا پی سند کے میان کیا ہے کہ دہ مراج میں عراق آئے تو ہارون الرشید نے ان کا بواا حتر ام کیا اور تحائف پیش کئے ، ہارون الرشید نے ان سے گانے کے بارے میں پو چھا تو انہوں نے جواز کا فتو کی دیا، ایک محدث ان سے امام ذہری کی روایت کر دہ احاد بیث سننے کے لئے آئے تو دیکھا کہ دہ گار ہے ہیں، اس محدث نے کہا مجھے آپ سے حدیث سننے کا بہت شوق تھا، کیکن اب میں نے فیعدلہ کیا ہے کہ آپ سے مجھے آپ سے حدیث شنی کا بہت شوق تھا، کیکن اب میں نے فیعدلہ کیا ہے کہ آپ سے مجھے آپ سے حدیث شنی کا بہت شوق تھا، کیکن اب میں نے فیعدلہ کیا ہے کہ آپ سے میں کوئی حدیث نمیں سنوں گا، ایر انہم نے کہا صرف تم ایسے شخص ہو جو میر ہے ہا تھ حدیث نمیں سناوں گا، جب تک اس سے پہلے گانانہ سنالوں –

ید واقعہ بغدا دیمیں مشہور ہو گیا، یہاں تک کہ ہاردن الرشید کو بھی اس ک اطلاع پینچ گئی، ہارون نے انہیں بلایا اور ان سے پچھ احادیث کے بارے میں پو چھا، انہوں نے کہا! عود منگوائیں، ہارون نے پو چھاائلیٹھی میں جلانے والاعود منگواؤں ؟ کہا نہیں بلحہ بنانے والاعود (ساز) منگوائیں ، ہارون مسکرایا، اہراہیم نے اس مسکراہٹ کو پیند نہیں کیا، کہنے گئے ''امیر المئو منین ! عالباً آپ کو اس بے و قوف کی بات پینچ چک ہے جس نے کل مجھے اذیت دی اور محصے قسم کھانے پر مجبور کر دیا''، ہارون نے کہاہاں، ہارون نے عود (ساز) منگوایا، اور ایرا ہیم نے اس کے ساتھ گانا گایا، اس سال اہر اہیم بن سعد کابغد او میں انتقال ہو گیا، ہارون الرشید نے انہیں بیت المال کا متولی ہادیا تھا۔

مز امیر کے ساتھ سائ کے مارے میں حضرت شیخ زروق شارح بخار ی کے ار شادات اور شیخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی رحمہ اللہ تعالٰی کی شرح اس سے پہلے گزر چکی ہے اس کاایک د فعہ پھر مطالعہ کیجئے ظاہر ہو جائے گا کہ محدث مٰد کور ابر اہیم بن سعد رحمہ اللہ تعالیٰ کاطر زعمل ان کی ذاتی اور انفر ادی رائے پر مبنی تھا حضرت دا تاشخ بخش علی هجویری قد س سر دالعزیز فرماتے ہیں : ایک دفعہ میں مردمیں نظامتمہ محد ثنین کے ایک مشہور و معروف امام ڬ مجھ سے کہا کہ میں نے ساع کے مباح ہونے پر کتاب لکھی ہے، میں نے کہا ہیہ تودین میں بڑی خرافی پیدا ہوئی کہ آپ جیساخد ت لہودلعب دالے عمل کو جو تمام ہرائیوں کی جڑ ہے جائز قرار دے دے ، انھوں نے کہااگر جائز نہیں ہے تو تم کیوں سنتے ہو، میں نے کہا اس کے جائزیا ناجائز ہونے کی گئی صورتیں ہن سی ایک بات کا قطعی فیصلہ نہیں کہا جاسکتا،اگر ساع کی تا خیر دل میں حلال (جذبات) خیالات بیدا کرے تو ساع حلال ہے ادر اگر حرام خواہشات ابھارے تو حرام ہے اور اگر مباح تاثر ہیدا کرے تو مباح ہے جو چیز خلاہری طور پر فسق ہے ، اس کی باطنی کیفیت کئی دجوہ پر ہو شکتی ہے کسی ایک پہلو پراس کا قطعی فیصلہ ممکن نہیں ہے واللہ اعلم-القول الجلي تاليف حضرت شاہ محمد عاشق تچلتی رحمہ اللّٰد تعالٰی شاہ ولی اللّٰد محدث دہلوی رحمہ اللّٰہ تعالٰی کے حالات اور ملفو خلات کا مستند ترین مجموعہ ہے، درج ذیل سطور میں ان کا ایک ملفوظ پیش کیاجاتا ہے : مز امیر کو حلال جانے دالوں میں سے ایک شخص نے مجھ سے کہا کہ (كشف الجوب مطبوعه فريديك سال، لا مور ص ۷۳۹)

104

www.waseemziyai.com

تم مزامیر کی آدازوں سے لذت پاتے ہویا نہیں ؟ ادر اس کہنے سے اس کی غرض بہ معلوم ہوئی کہ اگران نغمات کو تم اچھا سمجھتے ہو تواس کے سنے پر انکار اور احتراز نہ کرتے، میں نے کہا : تم نے بات کا سلسلہ شروع کیا، اب اینے حواس کو جمع کرواور شمجھو ،اگر شمجھ سکتے ہو ، بال میں اس کی خوبیاں سمجھتا ہوں اور اس سے بہت زائد لذت یا تا ہوں ، اگر چند روز میں اس پر مدادمت (پایمدی) کروں تواس کا خوف ہے کہ اس میں گم نہ ہو جاؤں اور تمام اشغال سے باز رہوں کیکن دو چیزیں اس کی مانع ہیں ، ایک شرعی ، د دسری طبعی -مانع شرع بیر ہے کہ ہر چنداین حد ذات میں کریم مطلق کے اطلاق نے اپنے کرم بے علت سے تشرع (شریعت پر عمل) کی قمیص مجھے پینائی ہے اور میر ی لذت اس میں رکھی ہے جو شرع کے موافق ہو اور جو چیز مخالف شرع ہواس سے مجھے نفرت دی ہے ، وہ نفرت مجھے اس کی اجازت نهیں دیتی کہ میں اس قشم کی چیز وں کی طرف مشغول رہوں-ادر مانع طبعی بہ ہے کہ میر ی شرافت نفس اس کو جائز نہیں تمجھتی ہے کہ میں بدعتیوں کی مجلس میں بیٹھوں اور مر دوں پایا محر م عور توں کا گانا سنوں، ماکسی غیر شریف عورت سے نکاح کروں علاوہ ازیں یہ بھی دیکھنے کی بات ہے کہ قوالی کی عام مجلسوں میں اصحاب علم و تقویٰ کا اجتماع نہیں ہو تابلحہ بازاری قشم کے لوگوں کا جتماع ہوتاہے جنہیں نہ نمازے غرض ہوتی ہے نہ روزہ ہے، ساع کی ایسی محافل میں شرکت کو تو دہ حضرات بھی جائز قرار نہیں دیں گے جو مزامیر کے ساتھ ساع کوجائز قرار دیتے ہیں ۲اشرف قادری ، (القول الجلي ار دوتر جمه (طبع لتحفيظ، انثريا) ص ٢٥ ٣)

خطیب بغدادی نے کہا کہ ابراہیم بن سعد مدینہ منورہ کے قاضی تھ، انہیں مغازی اور سیر کے علاوہ صرف احکام کے بارے میں سترہ ہزار حدیثیں یاد تھیں محد ثنین کاان کی ثقابت اور عدالت پرا تفاق ہے،امام شافعی اورامام احمد بن حنبل نے ان سے حدیثیں روایت کی ہیں ، اور صحاح کے مصنفین نے ان کی حدیثیں اپنی کیلال میں بیان کی ہیں-جو چیز قرب الہی کاذریعہ نہیں اسے قرب الہی کاذریعہ جاننا؟ قاعدہ (۱۹)جو کام قرب الہی کا ذریعہ نہیں اے ذریعۂ قرب جاننابد عت ہے، اسی طرح ایسانظم نکالناجس کاسلف صالحین میں سے کسی نے قول نہیں کیابد عت ہے ،ادر بیہ سب گمراہی ہے ، مال اگر کوئی تحکم کسی اصل سے مستنبط ہو تودہ گمراہی نہیں ہے،جو شخص ساع کو جائز قرار دیتا ہے اس کے مزدیک بھی اس کے مستحب ہونے کی کوئی دلیل شیں ہے، آگرچہ کچھ لوگوں نے تفصیل بیان کی ہے، اے جائز قرار دین والوں کے نزدیک شخصیق بیر ہے کہ ضرورت کی بتایر اس کی رخصت اور اجازت ہے، یا · تعص او قات جائز ہے ، تاہم جواز کی شرط کالحاظ ضرور می ہے ، درنہ ممنوع ہے - واللہ تعالىٰ اعلم شرح : کچھ لوگوں کا گمان ہے کہ ساع ایساعمل ہے جس کے ذریع اللہ

تعالیٰ کا قرب حاصل کیا جاتا ہے ، اور یہ بار گاہِ خداد ندی کے قرب کا فائدہ دیتا ہے، سماع کے نعص عالی پیروکار تو یہاں تک کہتے ہیں کہ سماع نماز کی طرح ہے ، اس لیے شیخ (زروق) فرماتے ہیں کہ جو چیز قرب اللی کا ذریعہ نہیں ہے اے ذریعۂ قرب جانا ہد عت اور گراہی ہے ، اسی طرح ایسا تھم نکالنا جس کا سلف صالحین میں سے کوئی قائل نہیں ہے اور دہ سنت سے ماخوذ بھی نہیں ہے بد عت ہے ، ہاں اگر دلیل شرع سے اس کا صحیح ہو ناصر احة یا بطور استنباط ثابت ہو توبد عت نہیں ہے ، ساع کے مستحب اور مندوب ہونے پر کوئی دلیل نہیں ہے ، زیادہ سے زیادہ کچھ لو گوں نے اسے جائز قرار دیا ہے ، لیکن ان کے پاس بھی اسے مستحب قرار دینے کی کوئی دلیل نہیں ہے ، بھن حضر ات نے ساع کی تین قشمیں بیان کی ہیں

(1) (۳)متحب (٢) ماح امام غزالی بھی انہی میں سے میں ، اسے مباح قرار دینے دالوں کے نزدیک تحقیق بیہ ہے کہ بیہ ضرورت کی بنا پر مباح ہے یا ضرورت کی شرط کے بغیر بعض او قات جائز ہے۔ان کے نزدیک بھی ساع کی کچھ شرطیں اورآداب ہیں جو اس کے جو از میں معتبر ہیں،اسی لئے کہاجاتا ہے کہ ساع اس شخص کے لئے جائز ہے جواس کا اہل ہو-ا المنتقر المالة المعال الطريقة مين فرمايا : ساع ميدان حق مين تنز<sup>ع</sup>ل ہے ہٹر طیکہ اس کے اہل سے ہو، اس کے محل میں ہوادر اس کے آداب کے ساتھ ہو حق سے مرادیا توسنت اور اتباع ہے اور اس میں شک نہیں کہ ساع سنت اور ا تباع کے طریقے کے مخالف ہے یا حق سے مراد بجلی ذاتی اور مقام تملین (مقام کمال) ہے ،اور ساع بنجلی صفاتی والوں اور اصحاب تلوین (ترقی پذیر اصحاب سلوک) کے لئے ہے، بچلی ذاتی کے مقام میں صرف سکون ہے، فناہے، مضمحل ہو نااور مستغرق ہو تا ہے ----والله تعالىٰ اعلم ساع کی بدیاد کیسی ہے؟

قاعدہ (۲۰) قبول کرنے کی استعداد اس قدر ہوتی ہے جس قدر قبولیت کی طرف توجہ ہو، ﷺ جس شخص کا ساع حقیقت کی بنیاد پر ہودہ حق کی معرفت حاصل

www.waseemziyai.com

کنت کاف پر پیش اور تاء مشدد ، مکتب اور مدرسه کے معنی میں آتا ہے ، حاشیہ میں اس کی تغییر قصہ کو مقررین سے کی گئی ہے اور المیعاد کا معنی داعظ بیان کیا گیا ہے ، حاشیہ میں یہ بھی بیان کیا کہ داعظ کو میعاد اس لئے کہا جاتا ہے کہ دہ لو گوں کو وعد ہے کی بناپر امید دلاتا ہے اور وعید کی بناپر ڈراتا ہے ، میعاد مردزن میکفار میں -عارف جس کی نظر حق تعالیٰ کے فعل اور اس کی تعریف کی طرف ہوتی ہے، دہ ہر چیز سے اس کے مناسب علم حاصل کرتا ہے اور اس سے معانی و مطالب اخذ کرتا ہے ، عبر ت د نفیحت حاصل کرتا ہے اور اس سے معانی و مطالب اخذ ہماری سمجھ کے مطابق اس کلام کی شرح ہے ۔

قاعدہ (۲۱) کسی چیز کو کسی امر عارض کی وجہ سے منع کر نے کا مطلب یے نہیں ہے کہ وہ چیز ٹی نفسہ جائز نہیں ہے متا ترین صوفیہ کے محققین اور اکثر فقها ء نے وقتی حالات کے پیش نظر عارض ہونے والے امریعیٰ سماع کے سبب پیدا ہونے والی بد عت اور گر ابی کی وجہ سے سماع کو ممنوع قرار دیا ہے ، یمان تک کہ (شخ محی الدین این عربی) حاقی نظر عارض ہو اس کی اقدا نہیں کی جائے گی ، حضرت شخ اید گا، اور جو شخ سماع کا عامل اور قائل ہو اس کی اقدا نہیں کی جائے گی ، حضرت شخ اید الحین شاذ لی قرماتے ہیں میں نے اپنا استاذ سے سماع کے بارے میں یو چھا تو انہوں ہے جو ابلیہ آیت پڑھی ایت کھم مند کو این نشانات پر تیز چلائے جاتے ہیں ، این نیجید نے فرمایا : سماع میں ایک لغز ش ہے اور اتن اتن مر تبہ لوگوں کی غیبت کر نے میر کر کہے ، ممانعت کے حکم کا نداز وہی ہے جو اجتماع کی ذکر کا ہے، اصل کا حکم

نہ پائے جانے سے ممانعت شدید ہوجائے گی، جو عالم ہرائی کے راستوں کو ہند کرنے کا قائل ہے وہ ساع سے بالکل ہی منع کرتا ہے ، دوسر اعالم اس صورت کو منع کرتا ہے جس ميس برائي كاخد شه جو- والله تعالىٰ اعلم شرح : اس قاعدے میں بیان کیا گیاہے کہ ساع لذائۃ حرام نہیں ہے، ممانعت صرف عارض کی ہتا ہر ہے ، کیونکہ نفس سماع تو اچھی آواز کا سننا ہے ، اور اچھی آداز کا سننا حرام نہیں ہے ، جیسے حواس کو انتھی لگنے والی دوسر ی چیزیں مثلاً کھانے ، سو تکھنے، چھونے اور دیکھنے دالی لذیذ محسوس چیزیں بذایتہ حرام شیں ہیں، بلحہ ممانعت امر عارض کی بہتا پر ہے، مثلاً کہود نعب میں داقع ہونا، اس چیز کا حرام خواہش یا اجنبی عورت کی طرف دیکھنے تک پنجانا وغیر ذلك جب حرام ادر مکردہ چیزوں سے محفوظ ہو تواپنے اصل تھم یعنی اباحت اور جو از پر باقی رہے گا محققتین صوفیہ نے د ثوق سے کہا ہے کہ ساع کی ممانعت اس لئے ہے کہ بیر بد عت صلالت ، اور دین میں نو پید اامر ہے ، دوراول (صحابہ کر ام کا دور ) میں نہیں تھا بلحہ بعد میں پیدا ہوا، یہاں تک کہ شیخ محی الدین این عربی حاتی نے فرمایا کہ اس زمانے میں ساع مسلمانوں کی شان نہیں ہے ، کسی مسلمان کے شایان شان نہیں ہے که اس کا قائل ہو، چہ جائیکہ کوئی متفی اس کا قائل ہو، یہ بھی فرمایا کہ جو شیخ سان کا عامل اور قائل ہو دہ اقتداء کے لائق نہیں ہے ، یہ شد پر ترین انکار ہے ، ساع اور اس کے عامل سے بچنے کی سخت تاکید ہے۔ قطب وقت استاذ ابدالحسن شاذلی فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے اسناذ حضرت شخ عبدالسلام مشیش سے ساع کے بارے میں دریافت کیا کہ اس کا تھم کیا ہے ؟ اور اس کے عاملوں کا حال کیا ہے ؟ تو انہوں نے بیآیۂ کر یمنہ پڑھی اِنَّھُمْ اَلفَوْ ا

MM

شہوت میں مبتلانہ ہو جاؤں ، کہٰ ذکر کے لئے جمع ہونا بھی اسی قسم ہے ہے جب کہ اجتماع میں مرد ، عور تیں ، فاسق اور اہل غفلت موجود ہوں ، جو حضر ات ہر ائی کے راستوں کے ہند کرنے کے قائل ہیں وہ بالکل ساع سے منع کرتے ہیں اس خوف کی ہنا پر کہ کہیں سنے والا پیدا ہونے والی ہر ائی میں واقع نہ ہو جائے ، کہیں ایسانہ ہو کہ سماع کسی منوع اور مکردہ تک پہنچاد ہے ، اور جو اس بات کا لحاظ نہیں کرتے وہ اسی صورت سے منع کرتے ہیں جہاں باطل اور ناجائز پایا جائے ، پہلا قول زیادہ مخاط ، محکم اور زیادہ سلامتی والا ہے - و اللہ تعالیٰ اعلم سلامتی والا ہے - و اللہ تعالیٰ اعلم

قاعدہ (۲۲)جو چیز ضرورت کی ہما پر جائز قرار دی جائے وہ بقد رضر درت ہی روا رکھی جائے گی ، اسے ضرورت کی حد تک ہی محدود رکھا جائے گا ، اور اس میں صحت اور کمال کی شر ائط کالحاظ رکھا جائے گا ، سلنے کا تعلق بھی اسی قشم سے ہے۔ سماع کی طرف داعی چند ضرور تیں بیہ ہیں

ا-تحریک قلب: تاکہ حرکت میں لانے والی شے (سماع) کے ذریعے معلوم کرے کہ اس کے دل میں کیا ہے؟ (اللہ تعالیٰ کی محبت یا اس کے غیر کی؟) بعض او قات اس مقصد کے لئے ترغیب وتر ہیب پر مشتمل کتابوں کے مطالعہ اور طریقت کے رفیق یا شیخ کی صحبت پر اکتفا کیا جاتا ہے ۲-جسم کو پیندیدہ محسوسات اور شوق انگیز اشیاء کے ذریعے راحت پہنچانا، تاکہ وارد ہونے والے قومی حالات اسے ہلاک نہ کر دیں، بعض او قات اس کی جائے انسانی معمولات مثلا نکاح اور مز اح سے کام لیا جاتا ہے۔ س-شیخ کام بدین کی سطح تک اترنا، تاکہ مریدین کے دل باطل کے سانے میں

0- اَلسَّماعُ اِستِجْمَامُ النَّفْسِ : الجَمَام كا معنى راحت حاصل كرنا ب ، يعنى نفس كا راحت حاصل كرنا اور اسے طلب راحت ميں مشغول كرنا ، كما جاتا ہے جمع الفَرَسُ جماماً جب گھوڑے كى تھكاوف دور ہو جائے ، صاحب تعرف نے فرمایا : يہ ان ظاہرى معاملات والوں كے لئے ہے جو تمام او قات مجاہدہ ميں صرف كرتے ہيں اور مسلسل رياضت كرتے ہيں ، جب ان كے نفوس تھك جاتے ہيں اور بے ہى ہو جاتے ہيں تو ساع كا شغل كرتے ہيں ، ان كا مقصد سہ ہو تا ہے كہ عبادت و طاعت پر پار يرى كے سلسل ميں قوت اور مدو مل جائے -

0- کشالیش حال : بیرباطنی احوال ادر دل کے اعمال دانوں کے لئے ہے، مثلاً خوف ، رجا صدق، معرفت، محبت، رضا، صبر ، مراقبہ ، شوق ادر دجد دغیر ہ

ان احوال کے صاحب کو ان احوال میں ساع کے ذریعے وسعت حاصل ہوتی ہے، اس پر دار د ہونے دالی کیفیات کا اس کے حال کے مطابق انشر اح حاصل ہوتا ہے، اس

کے معمولات کو جاری رکھنے اور ان میں ترقی کرنے کے جذب کو فروغ ملتاہے۔ ٥- اصحاب اشغال کے لئے اسر ار کا حاضر کرنا ، یہ بعض عار فین کے لئے ہے ، ان کی کو شش سے ہوتی ہے کہ ان کے اسر ار (لطا کف) کو محویت اور اللہ تعالٰی کی یاد میں مشغولیت حاصل ہو ، اس سلسلے میں ان کے لئے بعض او قات کو ئی اہم چیز رکاوت بن جاتی ہے ، ان حضرات کو اکثر طور پر ساع کی حاجت نہیں ہوتی ، کیو نکہ وہ اس محرو میت سے دور ہوتے ہیں جو وجد کے حاصل کرنے کی طرف مختاج ہماتی ہے ، لیکن بعض او قات انہیں ایسے انسانی عوارض لاحق ہو جاتے ہیں جو انہیں روحانی مرتب سے روک دیتے ہیں ، تب انہیں اسر ار کے حاصر کرنے اور ان کے ضبط میں ساع کی حاجت ہوتی ہے ۔

بيه وه ضروريات بين جو ساع كى طرف داعى بين ، بعض او قات جسماني

راحت اور آرام حاصل کرنے کے لئے سماع کی بجائے و گمر انسانی معمولات مثلا مباشرت، باغول کی سیر ، اور پھولول کو سو تھناو غیر ہ مشاغل کا سہار الیا جاتا ہے ، جن سے طبیعت کوآرام ، راحت اور خوشی حاصل ہوتی ہے ، تھکاوٹ اور مشقت دور ہو جاتی ہے ، بعض حضر ات کتے ہیں کہ ان امور پر سماع کو اس لئے ترجیح دی جاتی ہے کہ سماع ہم معشر ات کتے ہیں کہ ان امور پر سماع کو اس لئے ترجیح دی جاتی ہے کہ سماع و ریپا ہمیں ، اس کا اثر نفوس میں دیر تک نہیں رہتا اور نفوس میں معفر اثر پیدا ہونے کا سب نہیں بنتا ، کیونکہ بیہ فضا سے فضا کی طرف اور ایک کان سے دو سرے کان ک طرف منتقل ہو تاہے -

یشیخ (زر توق) کے میان کے مطابق سماع کی طرف داعی ضرور تون میں ۔۔ (مشائخ کا) مریدین کے لئے نچلے مرتبے میں آنا ہے تا کہ ان کے دل باطل کے سانے پخ میں حق کو قبول کرنے کے لئے تیار ہو جائیں ، یعنی مشائخ کا مریدین کے فائد ۔ کے لئے اپنے مقام ۔ نیچ آناور باطل یعنی گانے کی صورت میں ان کے دلوں میں حق کا پنچانا ہے ، کیونکہ مریدین کے نفوس خالص حق کو بلادا ۔۔ طه قبول نہیں کرتے ، اشعار کا خوش الحانی ۔ پڑھنا حق کو دلکش مناکر پیش کرتا ہے اور دل کے قریب بلا ۔ اس میں داخل کر دیتا ہے ، منظوم کلام نیٹر کی نسبت زیادہ مئو تر ہو تا ہے ، نظم کی مثال زیور الی ہے (جو مضمون کو دلکش مادیتی ہے ۲۱ قادر کی) ، یہ ایسے ہی ہے جیسے کڑو کی دوا میٹھی چز میں لین کر کھلا دی جائے ، انچھی آواز کے ساتھ پڑھنا سونے پر سمائے کی حیثیت رکھتا ہے ، بعض ظریف الطبع علماء نے کہ کہ یہ غیر منظوم کلام کی مثال اس آز اد عورت کی ہے جس نے زیور نہ پنے ہوں اور شعر کی حیثیت اس لو نڈ کی کی ہے جس نے زیور پن

ہوئے ہوں-قائلین کے نزدیک ساع کی شرائط قاعدہ (۲۳) جب سی امرکی صحت یا اس کا کمال سی شرط پر موقوف ہو تواس امر میں اس شرط کی رعایت کی جائے گی ،ورنہ وہ امرایی حقیقت اور اصلیت سے خارج ہو جائے گا، قائلین کے نزدیک ساع کی تین شرطیں ہیں-ا-اس زمان و مکان کی رعایت جس میں ساع واقع ہو، اور ان ہم نشینوں کی رعایت جن کی معیت میں ساع ہو-۲-وقت ایسا ہو کہ اس میں شرعی یا عادی اعتبار سے کوئی ضرور ی پازیادہ اہم امر مانع نہ ہو، کیونکہ رخصت دالے امر کے مقابل کسی اہم کام کاترک کرناخق کے بارے میں کو تاہی اور حقیقت کے خلاف ہے-٣-١٣ دقت سينه نفساني خوا مشات سے پاک اور سچاا طمينان حاصل ہو، صرف اس دفت حرکت کرے جب حال کا غلبہ ہو،اگریہ محسوس ہو کہ اس پر حال کا غلبہ نہیں ہے ،اور دیکھنے والااد نیٰ درجے کا ہو تو تشکیم کرے ،اور اعلیٰ مرتبے والااسے ینبیہ کرے،ادر ہم یابیہ ساتھی اسے یاد دلائے، صوفیہ اس دفت تک خبر کے ساتھ ر میں گے جب تک اپنے احباب کے حال کی تفتیش کرتے رمیں گے ، جب وہ صلح مجو ہو جائیں گے توان کادین کمز در ہو جائے گا، کیونکہ وہ صلح اسی دفت کریں گے جب حاضرین کے عیوب سے چشم یو شی کریں گے ،اس لئے کہ عام آدمی تھی بھی عیب سے خالی شیں ہوتا-

149

مثر ح : ہر شخص جانتا ہے کہ شرط نہ پائی جائے تو مشروط بھی نہیں پایا جاتا، مذااگر صحت کی شرط نہ پائی گئی جیسے طہارت ، نماز کے صحیح ہونے کی شرط ہے ، تو

ہو تو سر کشلیم خم کر دے ،ادر اس پر اعتراض ادرا نکار نہ کرے ،ادر اگر بلند مریتیہ ہو تواہے رو کے اور ادب سکھائے ، اور اگر اس کا دوست اور ہم مریتیہ ہو تواسے یاد دہانی کرے اور تنبیہ کرے ،اس لیے علماء نے کہاہے کہ صوفیہ اس وقت تک خیر کے ساتھ ہول کے جب تک اپنے ہر ہم نشین کے حال کی جنجواور تفتیش کرتے رہیں گے ،انہیں ان کے احوال پر تنبیہ کرتے ر بنی کے ،اور سکوت اختیار نہٰ یہ کریں گے ، جب وہ صلح کلیت اور سکوت اختیار کرلیں گے ،لوگوں کے عیوب پر متفق ہو جائیں گر اور انہیں تنبیہ نہیں کریں گئے توان کا دین کمز در ہو جائے گا اور ان کے احوال درست نہیں رہیں گے ، کیونکہ ان کی صلح اور انفاق اس وقت ہو گاجب وہ عیوب سے چشم یو شی ادر تغافل بر تیں گے ، کیو نکہ عام آدمی میں کوئی نہ کوئی عیب يايابى جاتا --رہا تو قف ، ترک انکار اور تسلیم تو اس کی جگہ ہی دوسر ی ہے ، یہ تفتیش اور تنبیہ تمام مؤمنین میں جاری ہے ادر سب کو شامل ہے، کیونکہ امر بالمعر وف اور منی عن المحر ہر صاحب ایمان پر واجب ہے ، مشہور مقولہ ہے : اَلمُعومِنُ مواة المنومِن جر مومن دوسرے مومن كاآئين ب ، اس كا ایک مطلب نہی ہے - صوفیہ کی تخصیص اس لئے ہے کہ وہ اس کے زیادہ لائق ہیں، کیونکہ وہ یوری کو شش سے اخلاق کی در ستی ادر اعمال کی اصلاح کے دریے ہوتے ہیں۔ حال میں محوصاحب وجد، مجنون کے حکم میں

قاعدہ (۲۴) صاحب وجد اپنے حال میں ڈوب جاتا ہے ، اس حال میں

اسے اپنے او پر اختیار نہیں رہتا ، اس حال میں وہ مجنون کے حکم میں ہے ، کیو نکہ اگر واقعی اس کی الیبی حالت ہو تو اس کے افعال کا اعتبار شیس ہے اور نہ ہی اس پر احکام جاری ہوتے ہیں، مدہوش کی طرح اسے فوت شدہ نمازوں کی قضالازم ہے، اس لئے کہ اس نے اس حال کا سبب خود اختیار کیا ہے اس حال میں صادر ہوئے دالے افعال میں اس کی اقتداجائز نہیں ہے ، جیسے 🛠 شیخ ایوا کحسن نور کی نے حالت تواجد میں اپنے ساتھیوں کے تحفظ کے لئے قربانی دیتے ہوئے اپنی گردن تلوار کے آگے پیش کردی (ان کابیہ فعل خاص حالت میں تھا)ورنہ تو بیہ اپنے قتل میں امداد دینے کی صورت ہے الله الله المرحابة حمره كي حالت ، جب انهول نے اپنے آپ كو كنو ئيں میں گرادیا، پھر دہ ہلاکت کی جگہ سے نکالے گئے، 🖓 اسی طرح شیخ شبلی نے داڑھی منڈوادی،ادر جب انہیں اپنے نخل کا احساس ہوا تومال دریا میں بھینک دیا ، یہ اور ان کے ان جیسے دوسر ے

، یں بچ س ماہ سال ،وہ وماں درماییں چیک دیا ، یہ اور ان سے ان طبعہ دور سر سے اعمال جو اپنے ظاہر کے اعتبار سے شریعت کے موافق نہیں وان کاباعث غلبۂ حال بنا، جیسے کہ ان کے داقعات سے ظاہر ہے۔

ĪZ۲

ان افعال میں ان کا تحکم مجنونوں والا ہے ، رقص وغیرہ افعال بھی ای زمرے میں آتے ہیں ، پس معذور پر کوئی عمّاب شیں ہے ، کیو تکہ اس نے مخالفت شریعت کاارادہ شیں کیا، چو نکہ اسے اپنی حرکات پر کنٹرول شیں ہے اس لئے اس نے جو کچھ کیا ہے اس کے سواوہ کر ہی شیں سکتا، نبی اکر م علی نے ایک مجنون عورت کو فرمایا کہ اگر تو صبر کرے تو تیرے لئے جنت ہے ، یا میں تیر ے لئے دعا کروں ؟ تو اللہ نعالٰی تحقی شفا عطا فرما دے ، وہ جنت کے حصول پر راضی ہو گئی ، بیہ انداز فکر ازراہ تعصب انکار کر نے اور محض حمایت کرنے سے بہتر ہے اور بیہ حق کے دیادہ قر ایر اور او کیو نکہ (انہیا عادر فر شنوں کے علادہ) کوئی معصوم شیں ہے - و اللہ تعالیٰ اعلم

شرح: تعرف میں ہے کہ وجد، دل پر دار دہونے دالاغم پا گھبر اہٹ ہے، پاآخرت کے احوال میں سے کسی حال کا دیکھنا پابتد ہے اور اللہ تعالٰی کے در میان کسی حالت کا منکشف ہو تاہے ، بعض مشائخ نے فرمایا : وہ دل کا سننااور دیکھناہے ،اور تواجد پیر ہے کہ انسان اپنے باطن میں جو کچھ حاصل کرے وہ اس کے ظاہر پر جلوہ گر ہو ، پینخ اہوا کھن نوری فرماتے ہیں کہ وجد شوق کاوہ شعلہ ہے جوانسان کے سرتر پر ظاہر ہوتا ہے تواس مالت کے دارد ہونے پر اعضاء میں خوشی یاغم کی دجہ سے اضطراب ظاہر ہو جاتا ہے، مشائخ نے فرمایا کہ وجد جلد زائل ہو جاتا ہے اور حرقۃ لیتن محبت کی گرمی بر قرار رہتی ہے اور زائل نہیں ہوتی ، بعض مشائخ نے فرمایا : وجد اللہ تعالیٰ کی طرف سے مقام مشاہدہ کی طرف ترقی کی بشار توں کانام ہے (التعرف)اس جگہ وہ احوال مراد ہیں جنہیں سننے دالا ساع کے د دران محسوس کرتا ہے۔

یشیخ (زر روق) فرماتے میں کہ وجد اگر اس در بے کا ہو کہ اس حالت میں انسان کا پنے او پر قابد نہ رہے ، اس کا اختیار اور ضبط ہاتھ سے جاتا رہے تو دہ معذ در ب، اس حالت میں اس سے صادر ہونے والے افعال پر احکام جاری نہیں ہوتے ، اس کا وہی حکم ہے جو مجنون کا حالت جنون میں ہے ، اس کے افعال کا اعتبار نہیں ہوتا ، اور اس پر شرعی اور عرفی احکام جاری نہیں ہوتے ، لیکن سیر اس وقت ہے جب سے حالت تکلف کے بغیر پائی جائے اور اس میں ضبط ، عقل اور اختیار کا کوئی حصہ نہ پایا جائے ، ظاہر ہے کہ سیر جنون کی حالت ہے ، اور مجنون دہ ہے جو عقل وا ختیار کا کوئی حصہ نہ پا اجائے ، ظاہر ہے کہ میں جنون کی حالت ہے ، اور مجنون دہ ہے جو عقل دا ختیار کا کوئی حصہ نہ پا اس حالت تکلف وجد کو بیہ حالت ایک عارضے ( سماع و غیر ہ ) کی ہتا پر لاحق ہوئی ہے ، لہذا اس حالت کے دور ان اس سے جو عمل چھوٹ کیا ہے آگر فرض ہے تو نشے دالے کی طرح اس کی قضا

وجد کیاہے؟

127

<sup>ا</sup> لا**زم ہے ، کیونکہ دراصل اس نے اس حالت کے وجود کا سبب اپنے کسب اور افتیار** سے اپنایا ہے، اس لیے دہ عمل اس کے ذمہ سے ساقط نہیں ہوگا، بلحہ قضادا جب ہوگی حالت وجد میں گردن جلاد کے آگے رکھ دی اس حالت میں اس سے صادر ہونے دالے غیر مشروع فعل کی اقتدا جائز نہیں ہے، جیسے کہ شیخ ایو الحسن نوری نے حالت وجد میں اپنے آپ کو جلاد کے سامنے پیش کردیاتا کہ وہ ان کی گردن ازادے، اس طرح انہوں نے اپنی جان کی باذی لگادی تا کہ کچھ دیر کے لیئے ان کے ساتھیوں کی جان کچ جائے ، ان کا داقعہ بیر ہے کہ خلیفۂ وقت کاغلام احمدین غالب صوفیہ کا مخالف تھااور انہیں زندیق قرار دیتا تھا-اس کے مشورے پر خلیفہ نے صوفیوں کو گر فتار کر کے حکم دیا کہ ان کی گرد نیں قلم کر دی جائیں، شیخ نوری فورا آ گے بڑھے اور جلاد کو کہا کہ میر اسر قلم کر دے، جلاد نے یو چھا کہ پوری جماعت میں سے آپ نے سب سے پہلے اپنے آپ کو کیوں پیش کیا؟ شیخ نے فرمایا : میری به عادت رہی ہے کہ میں اپنے دوستوں کی پیند کو اپنی پیند پر ترجیح دیتار ہا ہوں، اس وقت میں نے سوچا کہ میری دجہ سے میرے دوستوں کو پچھ کمحوں کی زندگ مل جائے ، جلاد اور حاضرین اس ایثار پر جیر ان رہ گئے ، چینخ کے قتل کا معاملہ ملتو ی کر

اس کے بعد میہ بھی سن کیجئے کہ اللہ تعالیٰ کے پچھ بند بے ایسے میں جو اللہ کی بات سنتے میں ،اللہ کی بات کرتے میں ،اللہ کی معیت میں داخل ہوتے میں ، اللہ کی معیت میں باہر نطلتے میں ،اللہ کے لیئے کھاتے میں اور اللہ کے لیئے لباس پہنتے ہیں (جل جلالہ) ان کی تفتگو سن کر قاضی پر شدید گریہ طاری ہو گیا، قاضی نے خلیفہ سے ملاقات کی اور اے کہا کہ اگریہ لوگ زندیق ہیں توروئے زمین پر کوئی موجد نہیں ہے، خلیفہ نے حکم دیا کہ انہیں رہاکر دیا جائے۔

بیان کیاجاتا ہے کہ جب ان لوگوں کو سر قلم کرنے کے لئے لے جایا گیا تو حضرت جیند بھی ان کے ساتھ بتھے ،انہوں نے کہا کہ میں صوفی نہیں ہوں ،بلحہ میں 🗸 فقیہہ ہوں اور ایو تور کے مذہب پر ہوں ، ایو تور امام شافعی کے اصحاب میں سے تھے ، بعض روایات میں ہے کہ حضرت جیند نے فرمایا : میں سفیان توری کے مذہب پر ہوں، بعض علماء کا خیال ہے کہ میہ روایت زیادہ مناسب ہے کیو نکہ سفیان توری فقیہہ صوفی تھے، زیادہ صحیح بیر ہے کہ وہ ایو تور کے مذہب پر تھے، اس طرح حضرت جینید اہتداء سے رہائی یا گئے ، بیان کیا جاتا ہے کہ شیخ نوری اس فتنے رہائی کے بعد حضرت جنید کو کہا کرتے تھے کہ آپ ہمارے گروہ میں داخل نہ ہوں آپ فقیہہ میں ،اور ہم اہتلاء اور فتنہ کا شکار ہیں، شیخ نوری کا پیہ تواجداور جلاد کے سامنے اپنے آپ کو سر قلم کرنے کیلیج پیش کرنا شدت وجد ، اختیار کے سلب ہونے اور اپنے اوپر قابونہ ہونے کی بنا پر تھا،جو کہ جنون کے حکم میں ہے، درنہ توبیہ اپنے قمل میں امداد دینے کے متر ادف ہے ادر ایسا فعل حرام ہے ، کیونکہ اپنے آپ کو ہلاکت میں ڈالنا خود کشی کے تھم میں ب اللد تعالى كافرمان ٢٠ : وَلَا تُلقُوا بِآيدِيكُم إلَى التَّهلُكَة (٢/ ١٩٥) "اييخ**آپ كوملاكت ميں نہ ڈالو**" شیخ ابو حمز ہ کنو کیں میں گر گئے ،کسی کونہ پکار ا

ابیا ہی ایک داقعہ حضرت ابد حمزہ کا ہے جب دہ کنوئیں میں گر گئے ، پھر

124

انہیں ہلاکت کی اس جگہ سے نکالا گیا، حضرت اید حمزہ خراسانی نے ہیان کیا کہ ایک سال میں جج کرنے کے لئے روانہ ہوا، میں ایک راستے پر جارہا تھا کہ ایک کنو کمیں میں گر گیامیر ے نفس نے نقاضا کیا کہ کسی سے مدد طلب کروں ، میں نے کہا : اللّٰہ کی قشم ! میں کسی سے مدد طلب نہیں کروں گا، یہ خیال ابھی یو را نہیں ہوا تھا کہ کنو کیں کے پاس ے دو شخص گزرے ،ایک نے دوسرے کو کہا کہ اَؤ کنو ئیں کوہند کر دیں ، تاکہ اس میں کوئی گرنہ جائے ، وہ کانے لے کرآئے اور انہوں نے کنوئیں کا منہ بند کر دیا ، میں نے شور مجانے کارادہ کیا، کیکن میں نے اپنے آپ سے کہا کہ میں اس سے فریاد کروں گاجو میری جان سے بھی ذیادہ قریب ہے، چنانچہ میں خاموش رہا، ایک ساعت گزری تھی کہ کسی نے آکر کنوئیں کامنہ کھولا،ادرا پنایاؤں لنکا دیا، مجھے یوں محسوس ہوا کہ وہ آہستہ آداز میں کہہ رہاہے کہ مجھے پکڑ کے ، میں نے اسے پکڑ لیا، اس نے مجھے باہر نکال دیا، کیا د کچتا ہوں کہ وہ ایک در ندہ ہے، بچھے باہر نکال کر وہ چلا گیا، ایک نادیدہ ہتی نے کہا ''ابو حمزہ ! کیا بیہ بہت ہی عمدہ طریقہ نہیں ہے ؟ کہ ہم نے تمہیں ہلاکت کے ذریعے ہلاکت سے نحات دی"-یشخ شبلی پر ایک خاص حالت طار ی اس سلسلے سے متعلق شیخ شبلی کی حالت ہے کہ انہوں نے اپنی داڑھی مونڈ دی، ایک نسخ میں ہے تنویر احیَتِه انہوں نے چونا استعال کیاجوبالول کو صاف کر دیتاہے، میرے نزدیک بید لفظ زیادہ بہتر اور موزول ہے، بیان کیا جاتا ہے کہ شیخ شبلی کا ایک بیٹا فوت ہو گیا، توانہوں نے داڑھی پر چونا لگالیا، جس کی وجہ سے داڑھی کے ساتھ مونچھیں بھی غائب ہو گئیں ،لوگوں نے کہا کہ بیٹے کی دفات پر انہیں صد مہ ہوا ہے،ان کی اس حالت پر اعتر اض کیا گیا،ادر کسی نے بھی ان سے تعزیت نہیں گی، کچھ

عرصے کے بعد جب داڑھی کے بال اُگ گئے تولوگوں نے اس سلسلے میں ان سے سوال کیا،انہوں نے کہا مجھے معلوم تھا کہ لوگ میرے پاس آئیں گے، تعزیت کریں گےاور خود غافل ہونے کے باوجود مجھے اللہ تعالیٰ کی بادد لائیں گے ، مجھے رسول اللہ علیہ کی حدیث کپنچی ہے کہ جو شخص غافل ہونے کے باوجو دسی کو اللہ تعالیٰ کی یاد دلاتا ہے دہ اللہ تعالی کی نظر سے گر جاتا ہے ،ادر اس کی طرف اللہ تعالیٰ کی لعنت متوجہ ہوتی ہے ، میں نے اپنی داڑھی کی قربانی دے دی تاکہ نہ تو کوئی میرے پاس تعزیت کرے ، نہ غفلت کے باوجود مجھے اللہ تعالیٰ کی باد ولائے اور نہ ہی میر ی وجہ سے کوئی نقصان اٹھائے، میں نے ایساکام کیا کہ لوگ مجھ سے متنفر ہو گئے -شیخ شبلی کابه فعل غلبهٔ حال اور سکر کی شدت کی بها پر جنون کی ایک قسم تھا، ان کی نیت اگر چہ صحیح تھی، جس میں اللہ تعالیٰ کی تعظیم اور اللہ تعالیٰ کی مخلوق پر شفقت تھی، تاہم ایساخلاف شریعت کام کرتا جائز نہیں ہے۔ مال درياميں پھينک ديا

یہ بھی بیان کیا گیا ہے کہ شیخ شبلی نے اپنے مخل کو محسوس کر کے مال دریا میں پھینک دیا، داقعہ یہ ہے کہ شیخ فرمانے ہیں کہ میرے دل میں یہ خیال گزرا کہ میں خبل ہوں، میں نے ارادہ کیا کہ آج مجھے جو کچھ ملے گاوہ سب سے پہلے ملنے والے فقیر کودے دوں گا،اس دن مجھے بچاس دینار مل گئے، میں وہ دینار لے کر نکلا، کیاد کھتا ہوں کہ ایک نابینا فقیر بیٹھا ہے اور تجام اس کا سر مونڈ رہا ہے، میں نے اس نابینا کو تصلی پیڑائی تودہ کہنے لگا تجام کو دے دو، میں نے کہا یہ دینار میں، کہنے اگا ہم نے تہ سی کہا کہ ای کہ تم حبل ہو، میں نے وہ تصلی تجام کو دی تو اس نے کہا کہ میں نے عہد کیا ہے کہ اس فقیر سے بچھ معاد ضہ نہیں لول گا، میں نے وہ دینار دریا نے دجلہ میں چھینک دیے، اور

**WWW** 

کہاکہ جو بھی تمہاری عزت کرے گاللہ تعالیٰ اے ذلت میں مبتلا فرمادے گا----مال کادریا میں پچینکنا فضول خرچی اور ناجائز ہے ، یہ فعل ان سے غلبئہ حال کی ہنا پر صادر ہوا جو حکم جنون میں ہے-

ایسے دوسر کی دافعات ہیں کہ صوفیہ سے غلبۂ وجد کی بہا پر ایسے افعال صادر ہوئے جن کا ظاہر ، شریعت کے موافق نہیں ہے ، جیسے کہ ان کی حکایات سے ظاہر ہے ، این جوزی اور ان کے ہم خیال علماء ، صوفیہ کے ایسے افعال پر اعتر اض کرتے ہیں ، اہل علم صوفیہ نے انہیں یہ جواب دیا ہے کہ دہ ان افعال میں اصحاب جنون کے عکم میں ہیں ، میں نے اس قشم کی کئی چیزیں اپنے رسالہ مرج البحرین میں بیان کی ہیں۔

اس قتم سے رقص وغير ، م مثلاً كيروں كا بھارتا ، سينوں ير ماتھ مارتا ، زمين یر گر چانا، ادر لوٹ یوٹ ہونا ، جو شخص سی طرح بھی شریعت کی مخالفت کا ار ادہ نہ کرے اور جو پچھ وہ کرے اس کے علاوہ پچھ کرنا اس کے بس میں نہ ہو ، بلجہ اس سے غیر اختیاری طور پر افعال سر زد ہوں ، اس کی حرکتیں (رقاصاؤں کی طرح) منضبط نہ ہوں تودہ معذور ہے اور معذور پر نہ مؤاخذہ ہے اور نہ ہی عمّاب ہے 🕨 یٹیخ (زرّوق) نے بیہ د عویٰ کیا ہے کہ جس مغلوب الحال کا پنے افعال پر قابد نہیں اور نہ ہی انہیں منضبط کرنے پر قدرت رکھتا ہے وہ معذور ہے ، اس پر استد لال کرتے ہوئے بیہ حدیث پیش کی کہ ایک عورت بے ہوش ہو جایا کرتی تھی، دہ نی اکر م متالینہ کی خدمت میں حاضر ہوئی اور اس نے شکایت کی کہ وہ بے ہوش ہو جاتی ہے اور ہر ہنہ ہو چاتی ہے ، اس نے رسول اللہ ﷺ سے درخواست کی کہ میرے لئے دعا فرمائیں اور مجھے اس مصیبت سے نجات د ان کمیں ، یا ایسے ہی کچھ الفاظ کے ، ر سول اللہ مالیہ علیکہ نے فرمایا : اگر توچاہے تو صبر کر ، تو تیرے لئے جنت ہے یا میں تیرے لئے اللہ

تعالی سے دعاکر تا ہوں کہ تجھے شفاعطافرمائے ،وہ عورت راضی ہو گئی کہ اسے جنت منظور ہے، رسول اللہ علیقہ کا اس عورت کو صبر کرنے اور اس حالت کے بر داشت کرنے کی تلقین کرنا جس میں وہ پر ہنہ ہو جاتی تھی اس بات کی دلیل ہے کہ لیے اخیتار شخص کاعذر مقبول ہے، ایک روایت میں آیا ہے کہ نبی اکر میں نے اس کے لئے دعا فرمائي تؤده صحت مند ہوگئي، واللہ تعالیٰ اعلم- پیرطریقہ یعنی تشلیم، ضبطوا خذیار نہ ہونے کاعذر پیش کر نااور انکار میں تعصب کاترک کرنا،باوجود یکہ وہ فعل حق نہیں ہے اور عقائد میں تعصب ( تختی) کا اختیار کرناخت کے زیادہ قریب، زیادہ اختیاط اور سلامتی پرمشمل ہے-واللہ تعالیٰ اعلم حقیقی، طبعی اور شیطانی وجد کی علامات قاعدہ (۲۵) صاحب وجد آگر دجد کے دوران ایسا مطلب محسوس کرے جواہے علم ، عمل یا حال کا فائدہ دے ، اس کے ساتھ ہی دہ آرام اور لیٹنے کی رغبت

محسوس کرے تواس کادجد حقیقی اور معنوی ہے۔ اگر اس کی توجہ اشعار کی موزونیت اور خوش آوازی کی طرف ہو تو اس کا دجد طبعی ہے، خصوصاً اگر نفس میں اضطراب اور اگر می واقع ہو-اور اگر فقط حرکت ہی پیش نظر ہو تو شیطانی ہے، خصوصاً اگر اس کے بعد اضطراب پیدا ہو- یعنی جسم میں سخت گرمی محسوس ہو، جیسے آگ کا شعلہ لیک جائے، اس لیے وجد کی حکمل شخصین ضروری ہے، درنہ اس کے سبب (سماع) کا ترک کر نا جر سلامتی کے طبرگار دیندار کے لئے ضرور کی ہے

شرح : شیخ نے اس قاعدے میں صحیح اور فاسد حال اور وجد کی علامات اور نشانیاں میان کی بیں ، فرماتے ہیں کہ اگر وجد والے کو اس کے وجد میں کوئی ایسا معنی حاصل ہو جواسے ظاہری اعضاء یادلوں کے اعمال کا فائدہ مند علم اور معرفت دییا

ایپاچال ادر صفت دے جو سیر و سلوک میں اس کے لئے مفید ہو -اس کے ساتھ ہی اسے آرام اور لیٹنے کی طرف میلان محسوس ہو تواس کاوجد حقیقی اور معنوی ہے - کیونکہ وہ اس وجد سے اپنے مقصد میں فائدہ حاصل کرتا ہے، اگر اس کی توجہ کا ام موزوں اور ا چھی آدازوں کی طرف ہے ادر اسے کوئی اپیا مطلب حاصل نہیں ہو تاجو علم ، عمل یا حال کا فائدہ دے توبیہ ساع اور وجد طبعی ہے۔آواز کی دل کشی ، عمد گی اور باقی حواس کی لذت آفریں چیزوں کی طرح طبیعت کو اس آداز کا سنتا جھالگتا ہے ۔ اس طرح نغمہ ادر ترخم روح حیوانی کو متاثر کر جاتا ہے - ترنم کی اصل تا خیر روح حیوانی میں ہے بینخ این عربی فرماتے ہیں کہ نغمہ اور ترنم کی اصل اور بالذات تا خیر روح حیوانی میں ہے -روح انسانی اس سے منز ہ ہے ، اس کی شان صرف محویت ، استغراق اور علم و معرفت ہے ، یا اس سے ملتے چلتے الفاظ فرمائے - بعض ارباب ساع دوجدان نے فرمایا کہ مطلب کا سمجھناادراس کااشنباط مریدین کے ساع کا حصر ہے - منتبی کاذوق ادر وجد نفس آداز سے ہے،اس کی ذات میں حق کی جلوہ گری ہوتی ہے، نہ تو معانی کا فہم اس کی ذات میں جلوہ محرجو تاب اورنه بی اشعار اور منظوم کلام سے سمجھا جانے والا مطلب -اور اگر وجد والا کام موزوں ادر آواز کی تاخیر سے محض حرکت پاتا ہے اس کے علادہ پچھ نہیں توبیہ وجد شیطانی ہے، یہ تحکم اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد سے ماخوذ ہے واستَفْزز من اسْتَطَعْتَ مِنهُمْ بصَوْتِك (٢١/ ٢٣)

(شیطان کو فرمایا)اور ڈر گمگاد سے ان میں سے جس کو تو ڈر گمگاسکتا ہے اپنی آواز سے خصوصا جب سنے والے کو اضطر اب اور حضج منا مٹ لاحق ہواور جسم میں آگ کا شعلہ سا لیک جائے ( اکشینہ شین کے پنچ زیر اور نون مشد و، پانی کا چھینکنا اور اس کا بھیر ویتا) کیو نکہ شیطان انسانوں پر اپنا شریچینک ویتا ہے ، آگ کے شعلے کا شیطان سے ہوتا ظاہر ہے ، جب سماع میں بیہ معاملہ ہے کہ کبھی اس کا تعلق حقیقت سے ہوتا ہے ، کبھی

www.waseemziyai.com

ſ

پر اموال کی حفاظت واجب ہے ، اس طرح اپنی اور دوسروں کی عزت کی حفاظت واجب ہے، لہذا عقلوں کی حفاظت زیادہ واجب اور لازم ہے، کیو نکہ دین اور امر و منی کا دار و مدار عقل پر ہے ، اس سے اللہ تعالیٰ اور اس کے احکام کی معرفت حاصل ہوتی ہے فرماتے ہیں کہ اس لئے کہا گیا ہے کہ جس شخص کے بارے میں معلوم ہو کہ اس کی عقل اور سمجھ ساع کی دجہ سے مغلوب ہو جائے گی، اس کے لئے اصحاب علم ودیانت و تتحفظ کے مزد یک بالا تفاق ساع ممنوع ہے -اور بالآخر ساع اس کی عقل ،اشیاء کی سمجھ ، احکام شرعیہ کی معرفت اور علم کے زوال کا سبب بن جائے گا۔بعض لوگ جو کپڑے بچاڑ دیتے ہیں اس کا مکروہ ہونا بھی اسی مسئلے پر متفرع ہے ، تبھی رقیس کی طرح بیہ فعل بھی بعض مشائخ ہے سر زوہو جاتا ہے توبیہ گزشتہ قاعدے کے تحت داخل ہوگا ،لیکن ر قص اور کپڑے بھاڑنے میں فرق کیا گیاہے ، کیونکہ کپڑے بھاڑتا مال کا ضائع کرتا ہے مبھی ایسا فعل مشائخ اور بر ادر ان طریقت کی موافقت کے لئے کیا جاتا ہے ، یہاں تک کہ ان میں سے بعض حضرات سے منقول ہے کہ جب ساع کے دوران شیخ کا مکامہ گر جائے تو دوسر بے لوگ بھی اپنا عمامہ گراد ہے ہیں ،اسی طرح ان کا مجلس سماع میں کھڑ ہے ہو جانا، بیہ وہ امور ہیں جوارباب ساع کرتے ہیں ،ادر اسیس ساع کے آداب میں سے شار کرتے ہیں، اور بہ سب ان کے نزدیک مختلف فیہ ہے۔ ساع کے آداب میں سے بیر ہے کہ محفل ساع میں وہ شخص داخل نیہ ہو جو

ارباب سائ میں سے نہ ہواور جو سائ کا قائل اور معتقد نہ ہو، اگر چہ عابد وزاہد ہو ، بلحہ مشائخ فرمانے بیں کہ عارف جو مرتبہ و مقام کے لحاظ سے ان سے بلند ہوان میں داخل نہ ہو ، اور اس کے پاس ساع کا شغل مناسب نہیں ہے ، اسے معلوم ہوتا ہے کہ معرفت کا مقام سائ سے بلند ہے ، کیونکہ ساع بخل صفاتی کے مقام میں ہوتا ہے اور منتهی جو بخلی ذاتی کے مقام میں ہوتا ہے اس سے مستغنی ہے ، اسی لئے بعض مشائخ

شاذلیہ فرماتے ہیں کہ جب ساع اس کے اہل سے ہو اور اس کی شر ائط اور آداب کے ساتھ ہو تودرجۂ حق میں تنزل ہے-محل ساع میں عارف کاداخل ہو تا جائز نہیں ہے ، اس کی وجہ ہیان کرتے ہوئے شیخ (زرّدق) فرماتے ہیں کہ عارف کا حال زیادہ تام، زیادہ کامل اور اعلیٰ ہے، اس کے شامل ہونے نتیجہ بیر نظلے گاکہ وہ ارباب ساع کی نبیبت کرے گا، کیونکہ وہ انہیں نا قص ہونے اور بطاہر خواہش نفس یعنی ساع میں مشغول ہونے کی ہنا پر حقیر جانےگا، کیونکہ ساع اگرچہ مبنی بر حقیقت ہواور اس میں خواہش نفس شامل نہ ہو، کیکن عارف کی نظر میں وہ ناقص اور کم مرتبہ ہے، اس لئے کہ وہ بظاہر لہود لعب کی صورت ہے، اور ساع کا ایک نام بھی لہو ہے ، لہذا ممکن ہے کہ بد صورت حال اسے نیبت تک پہنچا دے ، ممکن ہے غیبت سے مراد اس کے دل میں گزرنے والا بیہ خیال ہو کہ بیہ لوگ عیب میں مبتلا ہیں، رماار باب ساع کاعارف کی غیبت کرنا تودہ اس لئے کہ عارف ساع کا شغل نہیں کرتا،اور وہ لوگ ساع کو اعلیٰ مقام شار کرتے ہیں اور گمان کرتے ہیں،اس طرح مذکورہ دونوں معنوں کے اعتبار سے نیبت تک نوبت آئے گی۔ شیخ (زرّوق) نے طریقت میں اپنے شیخ، مر شدادر امام کا بیہ قول نقل کیا ہے کہ جو ساع کا قائل شیں ہے اسے محفل ساع میں شریک ہونے سے منع کیا جائے، عارف کے مجلس ساع میں داخل نہ ہونے کے بارے میں کوئی قول نقل شیں کیا، یہ بات مشائح کی کتابوں میں مذکور ہے-اشعار کی طرف میلان حصول مشاہدہ سے بعید

قاعدہ (۲۷) عاشقانہ اور فضیح اشعار کا پڑھنا، اشعار کا بلند آواز ۔ پڑھنا، منظوم کام سن کر طبیعت میں میلان کا پیدا ہونا مشاہدہ کے حصول ے بعید ہے،

IAP

کیونکہ اللہ تعالیٰ کا جلال نفس کے قائم ہونے سے مانع ہے ، اور اشعار نفس کی پندیدہ اور قابل ستایش چیزیں، جس شخص کے دل پر حق کانور جلوہ گر ہو اس میں غیر کا حصہ باقی نہیں رہتا، اللہ تعالیٰ کی طرف سے جو چیز آئے وہ اس کے نزدیک شھنڈ نے پانی سے زیادہ مرغوب ہوتی ہے ، یکی وجہ ہے کہ اکار محققین مثلاً جینید بغد ادی اور شخ او محمد عبد القادر شاذلی وغیر ہما (رحمبم اللہ تعالیٰ) کا شعر کی کلام قلیل ہے ، اس سلسلے میں اکار صحابہ کرام ان کے مقتد ایں، کیونکہ اکار صحابہ دوسر نے لوگوں کی نسبت اشعار کا زیادہ علم رکھتے تھے ، لیکن انہوں نے صرف اس جگہ اشعار پیش میں حقیقت کا تذکرہ آبھی نے کی حقیقت کی طرف اشارہ نہیں تھا، اگر شعر میں ضمنا کسی حقیقت کا تذکرہ آبھی سے کی حقیقت کی طرف اشارہ نہیں تھا، اگر شعر میں ضمنا کسی حقیقت کا تذکرہ آبھی

شرح : قاموس میں ہے مُعَاذِ لَهُ النّساءِ عور توں ہے مُفَكور ما، اسم ہ غَوْلٌ پہلے دونوں حرف متحرک ہیں ، اَلتَّغَزُ لُ كَامِعَى ہے تكلف ، صُر اح میں ہے مُعَاذ ذَلَه عور توں كے ساتھ كفتگو كرنا اور عشق باذى كرنا ، اسم غَزَلٌ " ہے ، پہلے دونوں حرفوں پر ذیر ، اور یہ مصدر بھی ہے ٥ مشہور مقولہ ہے هُوَ اَغْزَلُ مِنَ امر مَى القيسِ فلال شخص امر نى القيس ہے بردا غزل آلو ہے ، تَغَزَلُ اس نے غزل ميں تكلف كيا، تَغَاذ كُوا انہوں نے غزل كے موضوع پر گفتگو كی ۔

٥ ألْ شادة ممر چز كابلد آواز = ذكر كرنا، تمشده چز كااعلان كرنا، أشاد برند بد بخر م فلال چز كا تعارف بد بد بند كر ديا، أشدت بالشيبى مي فلال چز كا تعارف كردايا، اس جكه بلند آواز = اشعار كا پر هنا مراد ب، اس ي منسيد بر (بلند آواز = پر ها جان دالكام)

٥ ألتُعَوِيجُ عَوَّجَ كامصدر ٢، ماكل كرناور قائم مونا، عَرَجَ عُرُوجافلال مُحْصَ نِ تَرْقَى كَى، عَرَجَ كَامصدر ٢، ماكل كرناور قائم مونا، عَرَجَ عُرُوجافلال مُحْصَ نِ تَرْقَى كَى، عَرَجَ بِيل دونوں حرفوں پر ذہر، اس كا معنى معروف ٢ (لنظر اپن) دُلُوكُ الشَّمس سورج كو مغرب كى طرف لے جانا يعنى اس كاسر ت دُعل جانا، عَرَجَ عَلَيهِ فلال مُحْصَ فلال چيز پر قائم مواغالبا شعر كر پر چنے، خوش آوازى اور جانا، عَرَجَ عَلَيهِ فلال مَحْنَى مالان چيز پر قائم مواغالبا شعر كر پر چنا، خوش آوازى اور آواز كادر تاريخ التقديم مالان چيز پر قائم مواغالبا شعر كر پر جنا، خوش آوازى اور تواز كادر كانتر كانتر كر مالان چيز پر قائم مواغالبا شعر كر پر جنا، خوش آوازى اور تواز كادر كانتر كانتر كر مالان پر جناب ميلان اور جهكاد مراد ہے۔

یسی میں کہ عاشقانہ کلام ، بلند آواز سے اشعار کا پڑھنااور گانا الل حقیقت اور مخفقین کے نزدیک کوئی معتبر چیز نہیں ہے ، بلنحہ مشاہد ہُ حق کے عاصل ہونے سے دوری کی دلیل ہے ، کیونکہ جلال اللی ، نفس کے قائم ہونے سے مانع ہے ، اشعار نفس کی مرغوب اور لائق تعریف اشیاء میں سے ہیں ، نفس ان کی طرف رغبت ، میلان اور کمری دلچیں رکھتا ہے ، جس شخص کے دل پر حق کا نور اور اس کے مشاہدہ کا سلطان جلوہ کر ہواس کے دل میں غیر کا حصہ ، اس کی طرف میلان اور دلچیں اور اس سے لطف اندوز ہوناباقی نمیں رہتا، پیا ہے کو شمنڈ ہے پانی سے جس قدر لذت حاصل ہوتی ہے ، اللہ تعالیٰ کی محبت صاحب مشاہدہ کے لئے اس سے زیادہ لذیذ ہوتی ہے ، اس سے دائل نہیں ہوتی اور وہ اس کے غیر کی طرف تو جہ نہیں کر تا۔

شيخ فرماتے ہیں ہی دجہ ہے کہ محققتین اور اکابر مثلاً سید الطا کفیہ حضرت جینید بغدادی ، حضرت غوث الثقلين الد محمد سيد عبد القادر جيلاني ادر قطب وقت حضرت شیخ ایوالحسن شاذلی و غیر ہم مشائخ نے بہت کم اشعار کیے ہیں، ہمارے شیخ اور مولی سید محیل الدین عبدالقادر جیلانی کی طرف متعدد قصائد ادر اشعار منسوب ہیں، ہم نے بعض مشائخ سے سنا کہ آپ کے بعض در دیشوں نے آپ کی طرف سے پچھ اشعار کے ہیں،واللہ تعالیٰ اعلم - ہاں کچھ اشعار ہیں جوآب کے مناقب میں لکھی گئی کتابوں میں نقل کئے گئے ہیںان میں سے پچھا شعار ہیں جن میں پہلے شعر کا مصرع ہے مَا فِي الصَّبَابَةِ مَنهَلُ مُستَعذَبُ عشق میں کوئی میٹھاچشمہ نہیں ہے (تکر میرے لئے اس میں لذیذ تراور پاکیزہ تر حصہ ہے) یشخ (زرّدق) کہتے ہیں یہ اکابر ،اکابر صحابہ کے نقش قدم پر ہیں ،اکابر صحابہ دوسرے لوگوں سے شعر کو شخن کاعلم زیادہ رکھتے تھے، کیونکہ وہ عرب کے متاز فصحاء ادر بلغاء بتھے، اس لئے انہیں شعر وسخن میں طبع آزمائی کرناچا ہے تھی، کیکن انہوں نے صرف اس جگہ اشعار پیش کئے جہاں حقائق میں سے کسی حقیقت کی طرف اشارہ نہیں تھا، بایجہ یندونصائح کابیان تھا، جیسے کہ سید تاد مولانا علی مرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی طرف اشعار منسوب بين اور كفارك بجومين حضرت حسان من ثابت ، حضرت كعب ین مالک اور حضرت عبداللَّد بن رواحه رضی اللَّد تعالیٰ عنهم کی طرف منسوب ہیں-ہم نے سید نابو بحر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی طرف منسوب یہ شعر ساہ : اَسْتَاقُهُ وَمَتَّى بَدَااَطُرَقْتُ مِن إجلَالِهِ لَا خِيفَةُ بَل هَيبَةً وَّ صِيَانَةً لِجَمَالِهِ " میں اس کا مشاق ہوں ، جب دہ ظاہر ہوا تو میں نے اس کی

112 تغظیم کے پیش نظر سر جھکالیا، خوف کی بتا پر نہیں باعہ ہیت اور اس کے جمال کی حفاظت کے لئے "-اس گفتگو سے ظاہر ہو گیا کہ حضرت علی مرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی طرف جو منظوم دیوان منسوب ہے، اس پورے دیوان کی نسبت توآپ کی طرف صحیح نہیں ہے، البتداس ميں يحم كام اقد سآب كاب، والله تعالىٰ اعلم-امام شافعی فرماتے ہیں : وَلَولَا الشِّعرُ بِالعُلَمَاءِ يُزْرَى لَكُنتُ اليَومَ اَسْعَرَ مِن لَبِيدٍ اگر شعر علماء کے لئے باعث عیب نہ ہو تا توآج میں لبید سے براشاعر ہو تا یہ شعر ﷺ (زروق) کے میان کی تائید کر تاہے-حضرت امام اعظم ابد جنیفه رحمه الله تعالی کی طرف به اشعار منسوب میں : أُحِبُّ الصَّالِحِينَ وَ لَستُ مِنهُم لَعَلَّ اللَّهَ يَرِزُقُنِي صَلَاحًا صَرَفتُ العُمرَ فِي لَهو وَّ لَعب فَآهَا ثُمَّ آهَا ثُمَّ آهَا ''میں صالحین (اولیاء کرام) سے محبت رکھتا ہوں ، گو کہ ان میں سے نہیں ہوں،امید ہے کہ اللہ تعالیٰ مجھے بھی نیکی کی توفیق عطافر ملا ہے میں نے اپنی عمر لہو و لعب میں صرف کر دی ، افسوس ، کچر افسوس کچر افسوس، لیکن ان اشعار کی نسبت امام اعظم کی طرف ثامت نہیں ہے-ایک دوسر اشعر ہے مَتْبِي نُبِّنْتُ أَنَّ الشَّمْسَ أَنْثَى اللهُ يُنَهْنِهُ مِنْ عَفَا بِي أَنْ أَرَاهَا اس کا کچھ معنی نہیں ہے اور بیہ اس بات کی دلیل ہے کہ بیہ شعر امام اعظم کا نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ نےاپنے حبیب علیظتہ کے دربار عزت کو شعر گوئی کے عیب سے

یاک رکھا، ار شاد ربانی بے : وَمَا عَلَمْنَاهُ الشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ (٢ ٣ / ٢٩) اور بم نے انہیں شعر کہنانہ سکھایادرنہ ہی وہ ان کی شان کے لائق ہے، یہ بھی ار شاد فرمایا : Oوالشُّعَراء يَتَبعُهُمُ الغَاوُنَ O أَلَم تَرَ أَنَّهُم فِي كُلَّ وَادٍ يَهيمُونَ O واَنَّهُم يَقُولُونَ مَالًا يَفْعَلُونَ (٢٦/٢٦-٢٢٣) اور شاعروں كى پيروى محمراہ کرتے ہیں، کیا تونے نہیں دیکھا کہ وہ ہر وادی میں سر گرداں ریتے ہیں اور دہ کچھ کہتے ہیں جو کرتے نہیں ہیں ----- بال یہ کہا گیا ہے کہ اس ہے مذموم شعر مرادب-بعض عار فین نے حقائق و معارف کے بارے میں کچھ اشعار کیے ہیں ،اور اس کی توجیہہ وہی ہے جو ہم اس سے پہلے گانے اور اس کی طرف داعی ضرور تول کے بارے میں بیان کر چکے ہیں ، لیعنی مریدوں کے ول میں باطل کے قائب میں حق کا داخل کرما وزن کلام کوزیب وزینت دیتا ہے، اور دلوں میں ایسے معانی داخل کر دیتا ہے جو نثر داخل نہیں کر سکتی، غالبایہ اشعار ان سے غلبہ حال کی بنا پر تکلف اور اختیار کے بغیر صادر ہوئے ہیں۔ یشخ (زرّدق) فرماتے ہیں کہ صحابۂ کرام نے صرف ایسے مقام میں شعر کا تذكره كياب جمال حقائق ومعارف ميس سي كسى چيز كى طرف اشاره شيس تفابياء يندو نصائح اور معروف تفتكو كاتذكره نفا-اوراگر ضمناً حقائق كابيان آبھی گيا تووہ ضمنی حد تک اس سلسلے میں لبید کاشعر چیش کیا جاسکتا ہے جس کے بارے میں رسول اللہ متاینہ علیظہ نے فرمایا : کسی شاعر نے جوانتہائی تچی بات کہی ہے وہ لبید کا کا ام ہے أَلَا كُلُّ شَيءٍ مَا خَلَا اللَّهَ بَاطِلُ وَكُلُّ نَعِيمٍ لَا مُحَالَةً زَانَلُ

خبر دار! الله تعالیٰ کے سواہر شے باطل ہے اور ہر نعمت یقیناز اکل ہونے دالی ہے۔ حضرت لبید نے اسلام لانے کے بعد شاعری ترک کر دی تھی ، اور کہا کرتے تھے کہ میرے نزدیک سور وُبقر ہ کایاد کر ناہر شے سے اعلیٰ اور اتم ہے ، یاس چیے کلمات کے ، یہ نکتہ خوب اچھی طرح ذہن نشین کر لیجئے ! فعل کی جزایا ہیز اسی نوع سے ہوتی ہے

قاعدہ (۲۸) کسی چیز کی سزایاس کی ثواب اسی نوع کا ہوتا ہے ، (اللہ تعالی فرماتا ہے) سیکجزیمہ وصفیکہ (۲ / ۱۳۹) اللہ تعالیٰ عنقریب کافرول کوان ی غلط بیانی کی جزادے گا، ایک جگہ فرمایا : جَزاءً وَفَاقاً ( ۸ ۷ / ) ان کے اعمال کے موافق جزاد ہے گا- (حدیث شریف میں ہے) جس شخص نے زنا کیا اس کے اہل سے زنا کیا جائے گا-اسی لئے ساع اور قوالی اختیار کرنے والے کو بیر سز ادی گئی کہ اس کے بارے میں لوگوں کی تنقید کرنے والی زبانیں کھول دی گئی ہیں، اے اچھی جزابہ دی گئی کہ لوگ اس کی تعریف کرنے لگے، وہ تعریف اور مذمت کرنے والوں میں گھرار ہے گا، اس سے رہائی نہیں یا سکے گا، جب تک کہ وہ جس کام میں مصروف ہے اسے چھوڑ نہیں دیتا، جیسے کہ اللہ تعالیٰ کی سُنت کریمہ جاری ہے، اس قبلے سے پوسف بن حسین کاداقعہ ہے دہ کہتے ہیں کہ کیااہل رُے کی میر ےبارے میں ملامت کی جائے گی ؟ اسی طرح این الجلاء کی سز اہے کہ انہوں نے ایک خوبھورت جوان کو پسندیدگی ی نگاہ سے دیکھا تواسیس قرآن یاک بھلا دیا گیا، کیونکہ ظاہر ی پیائی دل کی ہمیر ت کی طرح ب---- والله تعالى اعلم

شرح: شیخ نے اس قاعدے میں عجیب تحیل چیں کیا ہے، اور اے شیخ یوسف بن حسین رازی کی ساع کے بارے میں عجیب حکایت پر منطبق کیا ہے، شیخ

(زرّدق) فرماتے ہیں کہ شے کی سز اکی اور اس کا ثواب اس کی نوع سے ہو تاہے ، یعنی فعل کی جزااس کی جنس ادر نوع سے ادر اس کی مثل ہوتی ہے ، بعض او قات سے قاعدہ اللہ تعالیٰ کے اپنی فرمان سے اخذ کیا جاتا ہے وَجَزَاءُ سَيّئَة مِسَيّغَة مِشْلُهَا اور برائی ک جزااس کی مش رائی ہے، شخ نے اس آیت سے استنباط کیا ہے سیکجزیھم و صفع م یجوی قعل ہے اور و صفیقہ اس کا مفعول ہے، یعنی اللہ تعالیٰ کا فرول کوان کے فعل کی مثل جزاد ہے گا، اس آیت کا پہلا حصہ ہے وَقَالُوا مَا فِي بُطُون هٰذِهِ الآنْعَام خَالِصَة كَذْكُور نَا وَمُحَرَّم عَلَى أَزْوَاجنا وَإِنْ يَكُنْ مَيْتَة فَهُمْ فِيْهِ شُرَكَاءُ (١٣٩/١) (کافروں نے) کہا کہ جو کچھان جانوروں کے پیوں میں بے خاص ہمارے مردول کے لئے بادر ہماری بید یول پر حرام ب اور اگر مردہ ہو تواس میں سب شريک ٻي-لیعنی اس میں مرد ادر عور تیں شریک ہیں، جب کافروں نے بیربات کھی تو اللد تعالى فرمايا : سَيَجزيهم وصفَهُم الله تعالى النيس ان كوصف يعنى حلال اور حرام قرار دینے میں اللہ تعالیٰ کی نسبت جھوٹ یو لیے کی جزاد کے گا، چنانچہ جس طرح انہوں نے کچھ چیز دل کو حرام اور کچھ کو حلال قرار دیا تھااللہ تعالیٰ نے ان پر بعض اشیاء کو حرام ادر بعض کو حلال فرمادیا-یسی نے اللہ تعالیٰ کے فرمان جَزاءً وقاقا سے بھی استنباط کیا ہے ، آیت كريمه كايهلا حصه بيرب إِنَّ جَهَنَّمَ كَانَتْ مِرْصَادًا ٥ لِلطَّغِيْنَ مَابًا ٥ لَبَثِيْنَ فِيْهَا أَحْقَابًا ٥ لَا يَذُو قُونَ فِيْهَا بَرْدًا وَّلَا شَرَابًا ٥ إلَّا حَمِيْمًا وَّغَسَّاقًا٥ جَزَاءً وَفَاقاً -(٢٢/٢٨) "بِ شَك جَهَنُم گھات میں ہے، سر تشول كا ٹھكانا، اس میں قرنوں رہیں گے،

اس میں کسی طرح کی ٹھنڈک کا مزہ نہ پائیں کے اور نہ کچھ پینے کو ، مگر کھو نٹا یانی اور دوز خیول کی جلتی ہوئی پیپ، ان کے اعمال کے موافق جزا-" لیعنی انہیں بیہ جزاان کے اعمال کے موافق دی جائے گی ، کفر سے برڈ اکناہ کوئی نہیں اور آگ ہے بدا کوئی عذاب نہیں، اسی طرح تفسیر جلالین میں ہے۔ مستحقق نے بی اکرم علقہ کے اس فرمان سے بھی استد لال کیا ہے کہ مَن ذَنَّی ذنبی باہلہ جس نے زنا کیا اس کے احل کے ساتھ زنا کیا جائے گا، کس کے اہل کے ساتھ ذنا کی سزایہ ہوئی کہ اس کے اہل سے زنا کیا جائے گا، غالبًا یہ اس فخص کے بارے میں ہے جوزنا کا عادی ہواور یہ فعل بداس سے بحثر ت پایا جائے-اس قبيك ساللد تعالى كايد فرمان ب : فَاذْ كُرُونِنِي أَذْكُرْ حُمْ (٢/ ١٥٢) "تم مجصياد كرو، ميں تمهيں ياد كروں گا" اور حدیث شریف میں ہے کہ اگر ہتد ہے نے تنامیر اذکر کیا تو میں بھی تنااس کاذکر کروں گا،ادر اگراس نے جماعت میں میر اذکر کیا تو میں اس سے بہتر جماعت میں اس کا ذ کر کرو**ل گا**-یشنخ نے اس پر بطور تغریع بیہ مسئلہ میان کیا ہے کہ اگر کوئی مخص ساع ، قوالی ادر نیک فالی کوا ختیار کرتا ہے تواسے سزایہ دی جائے گی کہ اس کے خلاف لوگوں کی زبانیں کھل جائیں گی،اورا ہے اچھی جزابہ لے گی کہ لوگ اس کی تعریفیں کریں گے تودہ تعریف ادر مذمت کرنے دالوں کے در میان گھرار ہے گا،اس سے چھنکار انہیں یا سکے گا جب تک کہ وہ اس معمول کونہ چھوڑ دے جس میں وہ مصروف ہے ، جیسے کہ اللد تعالی کی سنت کریمہ جاری ہے-یہ تفتگو سی قدر خفاء سے خالی نہیں ہے ، اور اس سے بھی زیادہ مخفی این الجلاء کی سزایے، جب انہوں نے ایک خوبسورت جوان کی پندید گی کاز کر کیا تو

انہیں قرآن یاک بھلادیا گیا، اس اعتبار سے کہ آنکھوں کی بیتائی دل کی بصیر ت کی طرر ج ہے، شیخ احمد بن پیچینی بن الجلاء کادا قعہ ان کے اپنے بیان کے نمطانت بیر ہے کہ میں ایک دن این استاذ کے ساتھ جارہاتھا، میں نے ایک خوصورت جوان دیکھا، میں نے کہااستاذ آپ کی کیارائے ہے ؟ کیااللہ تعالیٰ اس صورت کو عذاب دے گا ؟ استاذ نے کہا کیا تونے اسے دیکھاہے؟ عنقریب تواس کی سز ابھی دیکھ لے گا،این الجلاء فرماتے ہیں اس کے بعد مجھے ہیں سال تک قرآن یاک بھو لار ہا -بوسف بن حسين كى اين بم نام سے ملاقات اس ہے بھی زیادہ مخفی یوسف بن الحسین درّاج کی حکایت ہے دہ فرماتے ہیں کہ میں نے بغداد سے پوسف بن الحسین رازی کی زیارت اور ان کی خدمت میں سلام پیش کرنے کارادہ کیا، جب میں رُے (ایران) پنچا توان کے بارے میں لو گول سے دریافت کرنے لگا، جس سے بھی میں نے یو چھااس نے نہیں کہا کہ تم اس زندیق کے پاس جاکر کیاکرو گے ؟انہوں نے میر ادل اتنا تنگ کر دیا کہ میں نے ارادہ کر لیا کہ واپس چلاجاؤں، پھر میں نے اپنے دل میں سوچا کہ میں نے اتناطویل سفر طے کیا ہے، کم از کم انہیں دیکھ تولوں ، یو چھتے یو چھتے میں ان کے پاس ایک مسجد میں پہنچ گیا، دہ محراب میں ہیٹھے ہوئے بتھے،ان کے سامنے ایک شخص قرآن پاک ہاتھوں میں لئے بیٹھا تھااور شیخ تلادت کر رہے تھے، میں نے دیکھا کہ شیخ بڑے خوصورت ہیں، ان کا چہرہ ادر داڑھی بھی خوبھورت ہے، میں نے سلام عرض کیا تودہ میری طرف متوجہ ہو گئے ،اور فرمایا : کمال سے آئے ہو؟ میں نے کمابغداد سے، فرمایا :آنے کا مقصد ؟ میں نے عرض کیا کہ آپ کی خدمت میں سلام عرض کرنے حاضر ہوا ہوں ، فرمایا : تم کچھ کا ام ساسکتے ہو؟ میں نے عرض کیاجی پال، فرمایا : سناؤ، میں نے بیدا شعار سنائے :

ww.waseemziyai.coi

رأَيْتُكَ تَبْنِي دَائِمًا فِيْ قَطِيْعَتِيْ وَلَوْكُنْتَ ذَا حَزْم لَهَدَّمْتَ مَا تَبْنِيْ كَانِيْ بِكُمْ وَ اللَّيْتُ أَفْضَلُ قَوْلِكُمْ آلَا لَيْتَنَا كُنَّا إِذِاللَّيْتُ لَا تُغْنِي 🖈 میں نے تمہیں دیکھاہے کہ تم میری جدائی کے لئے ہمیشہ دیوار تغمیر کرتے ریتے ہو،اگر تم احتیاط دالے ہوتے تواس دیوار کو گراد ہے۔ اللج الویامیں تمہارے پات ہوں اور تمہاری بہترین بات کیت (کاش کہ ایسا ہوتا) ہے، کاش کہ ہمایک ساتھ ہوتے، کیونکہ لیت کالفظ فائدہ نہیں دیتا یوسف دراج کہتے ہیں کہ شخ نے قرآن یاک ہند کر دیادر زار و قطار رونے لگے یہاں تک کہ ان کی داڑ ھی اور کیڑے بھیگ گئے ،ان کی گریہ وزاری کی زیادتی کی بنا ير مجھے ان پر رحم نے لگا، پھر کھنے لگے بیٹے ! تم اہل رہے کو اس بنا پر ملامت کرتے ہو؟ کہ وہ کہتے ہیں یوسف زندیق ہے، میں صبح سے قرآن یاک کی تلادت کر رہا ہوں، میری آنکھوں سے ایک آنسو تک نہیں نیکا،ادر ان دوشعر دل سے مجھ پر قیامت گزر گئی ہے- بیہ واقعہ احیاء العلوم میں بیان کیا گیاہے (ج مص ۲۰۱) میں نے بیہ قاعد دصرف اس عجیب قص کے لئے نقل کمیا ہے مادراس میں دو وجد سے کارم ب 0- نظر ظاہر میں بیہ بعید معلوم ہو تا ہے کہ قرآن پاک سنے سے دجد کیوں ح**ا**صل شمیں ہوتا ؟ جب کہ قوالی سننے سے وجد حاصل ہو جاتا ہے ، امام غزالی کے گئی ایس حکایات نقل کی ہیں جن سے معلوم ہو تاہے کہ کٹی ارباب قلوب پر قرآن پاک سنے ے دجد طاری ہو گیا، بیہ حکایات نقل کرنے کے بعد انہوں نے نہی سوال اٹھایا ہے۔ قوالی سے وجد ہو تاہے، قرآن یاک سے کیوں نہیں؟ امام غزالی فرماتے ہیں کہ اگر تو کیے کہ اگر قرآن پاک کا سننا فائدہ دیتا ہے

تو کیاد جہ ہے ؟ کہ صوفیہ قوالوں سے منظوم کلام سننے کے لئے جمع ہوتے ہیں، قاریوں سے قرآن کریم سننے کے لئے اکٹھے نہیں ہوتے ، ان کا اجتماع ادر تواجد قاریوں کے حلقوں میں ہو ناچا ہے ، نہ کہ قوالوں کے گرد ، نیز ہر اجتماع ادر ہر دعوت میں قاری کو بلاناچا ہے ، نہ کہ قوال کو ، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا کلام قوالی سے سمر حال افضل ہے -چوال

امام غزالی نے اس سوال کاجواب ہیہ دیا کہ قرآن یاک کی نسبت قوالی دجد کو زبادہ ابھارتی ہے، اس کی انہوں نے کٹی وجوہ ہیان کیس، جن کا خلاصہ بیر ہے کہ قرآن کریم کی تمام آیات سننے والے کے حال کے مناسب نہیں ہو تیں ، ہر سننے والانہ توان کے سمجھنے کی صلاحیت رکھتا ہے ،اور نہ ہی انہیں ایسنے حال پر چسیاں کر سکتا ہے ، جس شخص پر غم یا شوق یا ندامت کا غلبہ ہو ،اس کے حال کے مناسب اللہ تعالٰی کا بیہ فرمان كَبِي موكا؟ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أولَادِكُم لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الأُنثَيَين (٣/١١) اللَّد تمہاری اولاد کے بارے میں تمہیں حکم دیتاہے ، بیٹے کے لیے دوہیٹیوں کے برابر حصہ ہے، اورالله تعالى كابه فرمان : وَالَّذِينَ يَرَمُونَ المُحصَنَاتِ (٣ ٢ ٨) ادر جویاک دامن عور تول پر تهمت لگائیں اسی طرح کی دوسری آیات جن میں میراث، طلاق اور حدود وغیر ہ کاذ کر ہے۔ دل کو وہ چیز حرکت دیتی ہے جو اس کے حسب حال ہو ، شعر اءنے دلوں کے احوال بیان کرنے کے لئے ہی اشعار کیے ہوتے ہیں ، اس لئے ان کے کلام سے حال دل سبھنے کے لئے کسی تکلف کی ضرورت نہیں ہو تی ، پاں جس پر زبر دست حال غالب ہو جائے اور اس کے دل میں اس حال کے ماسوا کی گنجا کیش نہ رہ جائے ،اس کے

ساتھ ہی اس میں ہیدار مغزی اور روشن ذکادت ہو جس کی بنا پروہ الفاظ سے بعید معانی بھی سمجھ سکتاہو،ایسے شخص کوہر کلام کے سننے سے وجد حاصل ہو جاتا ہے-شعر کے بغیر بھی موزوں کلام نفس انسانی میں اثر کرتا ہے ،احیمی آداز سے پڑھا جانے والا موزوں کلام (شعر )اس کلام کی طرح نہیں ہے جو دزن شعر ی سے خالی ہواگر چہ احیمی آداز ہے پڑھا جائے ، موزوں شعر کی تا خیر نفوس میں ان راگوں کی بدوات مختف ہوتی ہے جنہیں طرق اور استانات کہا جاتا ہے ، ان راگوں کا اختلاف اس طرح ہوتا ہے کہ مقصور کو مدود اور مدود کو مقصور بنادیا جاتا ہے (الف مقصورہ کی جگہ مدودہ لے آتے ہیں پاہر عکس) کامات کے در میان وقف کیا جاتا ہے ، بعض کلمات کو دوسرے کلمات سے جد اکر دیا جاتا ہے پاما دیا جاتا ہے ، یہ تصرف شعر میں تو جائز ہے، قرآن یاک میں جائز نہیں ہے، بعض او قات قوال اپیا شعر پڑ ھتا ہے جو سننے والے کے حال کے موافق نہیں ہوتا، وہ اے ناپسند کرتا ہے اور اسے روک دیتا ہے ، قرآن یاک میں بیہ انداز جائز نہیں ہے-بھر امام غزالی نے یو سف بن حسین رازی کاداقعہ ہیان کر کے فرمایا کہ جب دل اللہ تعالیٰ کی محبت میں جل رہے ہوں تو قرآن پاک کی تلادت سے ان میں وہ بجان پیدا نہیں ہو تاجوا شعار سے پیدا ہو تاہے ،اس کی دجہ سے ہوتی ہے کہ شعر ایک ناص وزن پر ہو تا ہے اور وہ انسانی طبیعت سے بھی مناسبت رکھتا ہے ، امام غزالی کا مطالب کے بیان کرنے اور مقاصد کو منضبط طور پر بیان کرنے میں جو طریقہ ہے اس کے مطابق ان دجوہ کو اس شرح دبسط ہے بیان کیا ہے کہ اس پراضا فیہ نہیں کیا جاسکتا-شیخ واسطی کاامام غزالی کے جواب پرر د عارف بالله ،الشيخ الإمام احمد بن ابر الهيم والسطى البيخ رساله فقر محمد ي ميں

190

## ww.waseemziyai.con

فرماتے ہیں کہ فقر محمدی والول کی علامت ہے کے دہ جب قرآن پاک سنتے ہیں تو خوشی کے ساتھ اس کی طرف ماکل ہوتے ہیں اور متکلم جل شاہ 'اس کلام کے ذریعے ان کے دلول پر اپنی صفات مقدسہ کی تجلی فرما تاہے ، ﷺ واسطی فرماتے ہیں تعجب ہے اس تتخص پر جو اللہ تعالیٰ کی محبت کا دعویٰ کرتا ہے ، اُس کے دل کو محبوب کا کلام سنے ہے وجد نہیں ہوتا، قصائد اور تالیوں کی آواز سن کر اس کا دل وجد میں آجاتا ہے ، جبکہ اللہ عزبہ وَجُل کے محبین کے لئے قرآن پاک کا سناان کے سینوں کی شفاء اور اسرار (لطائف) کی راحت ہے، متکلم جک شانہ ابنے کام میں جلوہ گر ہوتا ہے اور ارباب محیت اس سے کلام ، امر ، نہی ، وعدے ، دعید ، فقص ، خبر ول ، نصیحتوں ادر اطلاعات میں اس کا مشاہدہ کرتے ہیں، نوان کے دل خوف اللی کی آماجگاہ بن جاتے ہیں ، شوق یا محبت کی بنا پر ان کی روحیں شش محسوس کرتی ہیں ، ان کے نفوس کی صفات ماند پڑ جاتی ہیں مشکلم کی عظمت ان کے نفوس پر چھا جاتی ہے ، اور اس کی رحمت ، الطاف ، جلال اور انعام کے مشاہدے کی بتا پر ان کے دلول کو محبت کے ذریعے تعنیٰ لیتی ہے۔ <u>شیخ واسطی</u> فرماتے ہیں کہ تؤا<sup>س</sup> شخص (امام غزالی) کی بات نہ سن جو کہتا ہے کہ قرآن پاک انسانی طبیعتوں کے مناسب شہیں ہے ، اس کے سنتے سے دجد حاصل نہیں ہوتا،اور شعر انسانی طبائع کے مناسب ہےاتی لئے شعر سے دل میں رقت پیدا ہوجاتی ہے، کیونکہ بیہ کلام فاسد ہےادراس کی کچھ حقیقت نہیں ہے، بیات کئے کہ شعر صرف ابیخاوزان کی بد ولت طبیعتوں کو حرکت نہیں دیتا، خصوصاً جب احیمی آواز والارشت، ربادی دغیر ہما(راگوں) سے گائے، اس کیسا تھ تالی جاناتھی شامل ہو، اور وہاں رقص کرنے دالے بھی ہوں ،ایسی صورت حال پچوں ادر چاریا یوں کو طبعی ادر جنگ تقاضے کے تحت تھر کنے پر مجبور کر دیتی ہے ، نہ کہ ایمان اور یقین کے تقاضے کی، ناپر ، ریے اہل یقین ، صحابۂ کرام اور ان کے بعد آنے والے اور احسان و اخلاص میں ان کی

www.waseemziyai.com

پر وی کرنے دالے نو قرآن پاک ان کے دلوں میں چھپے ہوئے یقین کو حرکت ویتا ہے توان کے دلوں کی حرکت ، ان کا خشوع اور وجد ، ان کی جلدوں کا نرم ہونا اور بالوں کا کھڑے ہوجانایقین اور معرفت کی ہنا پرہے ،نہ کہ طبیعت اور جبلت کی بنا پر ،اس بات کو احبهی طرح سلجھ کیجئے اور پیچان کیجئے ! اللد تعالى في فرمايا : ٱللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيْثِ كِتَابًا مُتَشَابِها مَّقَانِي تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُوْدُ الَّذِيْنَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُم ثُمَّ تَلِيْنُ جُلُو دُهُم وَقَلُوبُهُم إلى ذِكْرِ اللَّهِ (٣٣/٣٩) <sup>، ہ</sup>ائلد نے بہترین کلام اتارا ایس کتاب کہ اول ناآخر ایک سی ہے ، دوہرے ہیان والی اس سے ان لوگوں کی جلدوں پر بال کھڑے ہوتے ہیں جو اپنے رب ہے ڈرتے ہیں پھران کی کھالیں اور دل نرم ہو جاتے ہیں اللہ کی یاد کی رغبت میں -" الله تعالى تم پررحم فرمائے،ابيات (اشعار) كاسننا چھوڑ دو،آيات كاسننا لازم کپژو،اگر تمہیں قرآن پاک میں دلچ پہی نہ ہو تواپنے آپ کو میکلم جل شانہ کی معرفت سے سم نصیب ہونے کی شہت لگاؤ، کیونکہ جو اُنسان اللہ تعالٰی کی معرفت زیادہ رکھتا ہے وہ اس کا کلام سنتے وقت زیادہ خشوع کا حامل ہوتا ہے،اس لیے کہ وہ اس ذات کا کلام سنتا ہے، جے وہ پیچایتا ہے،اللہ تعالیٰ کی معرفت نہ رکھنے والے کادل شعر میں وجد محسوس كرتاب، كيونكه وہ اللہ تعالى كى معرفت شيس ركھنا، قرآن پاك من كر وجد محسوس شہیں کرتا، اس لیے کہ وہ صاحب قرآن کی معرفت شہیں رکھنا، لہذا جب تم حاع کا اہتمام کرو تو اللہ تعالیٰ ہے ڈرنے والے ، انتہی آواز والے قاری کو بلاؤ، اور اپنے نبی اکر م طلب سے صحابۂ کرام کی آدازوں کی مشاہرت اختیار کر و-٥- اس بات کاراز ملعوم شیس ہے کہ ارباب ساع ایسے اشعار کیوں سنتے ہیں ؟ جن میں

مجازی محبوباؤل مثلا سلمی ، کیلی اور شعدی اور ان کی صفات ، حرکات و سکنات کا تذکره ہوتاہے، عالم مجاز میں جاری ہونے والے مجازی محبت کے طریقوں مثلا ناز واد اکابیان ہوتا ہے جنہیں فارسی میں ناز و کر شمہ کہا جاتا ہے ، مر دول اور عور تول کے در میان ہونے دالے مکالموں کاذکر ہوتاہے، سننے دالے ان امور سے لطف اندوز ہوتے ہیں، ان کے سنے سے انہیں ایسے حالات حاصل ہوتے ہیں جنہیں دیکھ کر عقلیں جبران رہ جاتی ہیں، ذہ یو گ ان امور کو اللہ تعالیٰ کی صفات پر محمول کرتے ہیں، حالا نکہ اس میں واضح بے اوبلی ہے ، جیسے کہ مخفی نہیں-مردی ہے کہ ایک شخص نے شیخ ابد سعید خزار کو ان کی دفات کے بعد خواب میں دیکھاانہوں نے بتایا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھےا بنے دربار میں حاضر کیااور فرمایا : "تو میری صفت کو لیل ادر سعدی پر محمول کرتا ہے ؟ میں نے تجھے ایسے مقام میں دیکھاہے جس میں تو صرف میر اارادہ زکھتا تھا،اگر ایپانہ ہوتا تو میں تجھے عذاب دیتاادر تیرے ساتھ وہ معاملہ کر تاجو جابتا"-ایک اور چیز جو آنہیں ایسے ساع سے لاحق ہوتی ہے جسے وہ پچانتے ہیں ، بعض او قات ہم دیکھتے ہیں کہ ان پر ایپاگر ہیہ ، بے قرار ی اور تغیر طار ی ہو تاہے جو باعث تعجب وحيرت ہوتاہے، کیابہ اُس خثیت، لرزہ اور خشوع کی طرح ہوتاہے ؟ جس کی طرف اللہ تعالیٰ کے ان ارشادات میں اشارہ کیا گیا ہے أَلَّذِينَ هُم فِي صَلَاتِهم حَاشِعُون (٣٣/٢)جوابني نماز مِي كَرْكُرُاتَ بِي، كهين فرمايا: ويَخشَونَ رَبَّهُم بالغَيبِ (٣١/٢٦)اورابيناديد درب ٢٤ مين كهيں فرماتا بي : تَقشَعِرُ مِنهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخشَونَ رَبَّهُم (٢٣ / ٢٣) ان لو گوں کی جلدوں کے بال کھڑے ہو جاتے جوابیخ رب سے ڈرتے ہیں یا یہ کوئی دوسر ی چیز ہے ؟ جو کسی دوسر ی جگہ سے پیدا ہوتی ہے۔

191

www.waseemziyai.co

کا فروں کی ایک قوم جنہیں بیشنو کہا جاتا ہے ، ان کے ہاں ساع ، رقص ادر ایسے حالات ہیں جن کے ذریعے شیطان انہیں گمراہ کرتا ہے ، یہ لوگ کرشن کے منتقد ہیں، اس کا بیہ حال تھا کہ شہر میں دہی پیچنے کے لئے آنے والی عور تول کے پیچھے بھرتا تھا، ان سے عشق لڑاتا تھاانہیں بہلاتا پھسلاتا تھااور ان کے ساتھ کھیلنا تھا، بیہ اور ای کے اس جیسے دیگر حالات ژند نامی کتاب میں بھورت اشعار بیان کئے گئے ہیں۔ ہمارے علاقے کے صوفیہ کا مخصوص ٹولہ کر شن کے ساتھ عشق کی حد تک محبت کرتا ہے، اس کے افعال واطوار سے ذوق و شوق اور عقیدت کے ساتھ اطف اندوز ہو تاہے، یہاں تک کہ میں نے ان میں سے ایک شخص سے جس کے دل میں اس قشم کی کیفیت پائی جاتی تھی سنا کہ اگر اللہ تعالیٰ مجھے سہولت عطا فرمادے تو میں متھرا (ہندوؤں کے مقدس مقام) کے علاوہ کہیں قیام نہ کروں ، یہ ایساٹولہ ہے جس پر شیطان غالب آ چکاہے اور اس نے انہیں اللہ تعالٰی کی یاد بھلادی ہے۔ لیکن محققین صوفیہ دوسرے لوگ ہیں، انہوں نے کہا ہے کہ ساع نہ تو بالذات تصوف میں ہے ہے نہ بالعرض ، یہ فلاسفہ کے معمول سے ماخوذ ہے ، جیسے کہ اس بحث کی ابتد امیں گزرا، ہم دنیاد آخرت میں اللہ تعالیٰ سے عافیت کی دعاکرتے ہیں، الله تعالىٰ اينے حبيب محمد مصطفے عليظية اور آپ کی تمام آل اور صحابۂ کرام پر رحمتیں نازل فرمائے۔آمین !

دوبير مى قشم

K + 1

فقنہ ، فقتهاء ، اتم اربعہ کے احوال اور دیگر متعلقہ امور رسول اللہ علیک کی حجت کی برکت سے صحابۂ کرام رضی اللہ تعالی عظم کے باطن کے نور ایمان سے منور ہونے ، صفت یقین کے سبب عقیدے کی صفائی ، کتاب و سنت کے انوار کی ضیاء پاشی ، وحی و تنزیل کے مواقع کے مشاہدے ، رسول اللہ علیک سے علوم کے حاصل کرنے اور پیش آنے والے واقعات اور حواد شمیں رسول اللہ علیک کی جوع کرنے کی بد ولت قیاس اور اجتماد سے بے نیاز بیچے ، رسول اللہ علیک کی حلت کے بعد ان میں صرف چند مسائل میں اختلاف ہوا-

ان میں سے ہر ایک نہر، حوض یا چھوٹی نہر کی مانند تھا، مردی ہے کہ وہ كالإخادات تق (بمز ے کے نیچ زیر، اس کے بعد نقطے دالی خاء مخفف، اس کے بعد الف، پھر نقطے والا ذال پھر الف اور آخر میں تاء ، اِحَادَة م کی جمع ، اس کا معنی ہے جوہڑ ) صحابۂ کرام ہر دفت نبی اکر معلقہ کی خدمت میں جمع بھی نہیں ہوتے تھے ، نبی اكرم علينة كانوا فل، متحبات، اور فضائل اعمال ميس عمل، فرائض وداجبات كي طرح ہمیشہ ایک طریقے پر نہیں تھا، تاکہ بیہ عمل ان پر فرض نہ ہوجائے، کیہ امت پرآپ کی کمالِ شفقت اور رحمت کی وسعت کی بہایر تھا،آپ جس عمل پر مواظبت فرماتے تھے اکثراس کے داجب ہونے کے بارے میں وحی نازل ہو جاتی تھی ، ہر صحابی نے دہی کچھ روایت کیاجس کااسے علم تھا، اسی لئے ان میں اختلاف داقع ہوا، یہ اختلاف اجتماد کی، یا یر نہیں بلحہ روایت کی بہایر تھا، ہر صحابی نے اپنے علم کا اظہار کیاادر احادیث بیان کرتے وقت یہ خیال نہیں کیا کہ وہ دوسر کے صحابہ کے موافق میں یا مخالف-پھر جب صحابۂ کرام مختلف شہر دل اور علاقوں میں کپھیل گئے تو ان کے

. j

جمع اور منبط کا کام آیااور فقهی بعیر ت حاصل کی ،اس طبقے میں حفظ، منبط اور فقابت کی یکھیل ہو گئی، اس لئے کسی شخص کے لئے ان کے استغباط کر دہ احکام پر عمل کے موا جارہ نہیں رہااور ان کے پیان کردہ اور مصد قد اصول کے قبول نہ کرنے کی گنجالیش نہ رہی ، ہر دور کی طرح اس تیسرے دور میں علم و فضل اور تقویٰ میں شہر ہآفاق ائمہ بوئے ہیں، مثلاً 🖓 فقد میں امام مالک، امام شافعی، امام احمد بن حنبل ادر امام (ابو حنیفہ) نعمان بن ثابت ، 🖈 تصوف میں جیند بغد ادی ، معروف کرخی اور بشر حافی ، 🖓 تصوف اور عقائد میں جارث محاسبی ، صفات کے ثابت کرنے میں انہوں نے سب سے پہلے تفتكوك، جيس، كبراين اخير في بان كيا-میں (ﷺ محقق) کہتا ہوں کہ شیخ (زرّوق) نے اپنے کا ام میں جانب تصوف کی رعایت کی ہے اور فقہ و نصوف کو جمع کیا ہے جیسے کہ انہوں نے اپنی کتاب '' قواعلاً الطريقة في الجمع بين الشريعة والحقيقة " من بيان كيا ، اور بمار اس رسالے (تحصیل العرف) کی پہلی قشم میں اس کا تذکر ہ ہوا۔ شیخ نصر اللہ شیرازی مہاجر کمی اللہ تعالیٰ کے صادق، بدول میں سے تھے، سيد ينخ عبدالوماب متقى ان يرار ، تا فرماياكرت شي كه وه رباني شخصيت مين، ہم نے اپنی کتاب ذا دالمتقین میں ان کے احوال بیان کے ہیں ، میں نے ال کو فرمات ہونے سنا کہ جارا عقیدہ سے کہ جو معارف اور خفائق شیخ ابد یزید بسطامی اور جنید بغدادي كوحاصل ينتجوه لهام شافعي اورامام ايد حنيفه كوكبني حاصل ينتصى شراييت اوراس کے احکام کاعلم اس کے علاوہ تھا، ان کا مقصد یہ تھا کہ فقہ کے انز ، فقہ اور تصوف د دنوں سے متصف اور دونوں کے جامع بتھے، انصاف بیر ہے کہ اہمنہ نصوف بھی دونوں کے جامع بتھے، فرق غالب اور مغلوب کا تھا (لیعنی ائمہ فقہ پر فقہ کااور ائمہ نصوف پر تصوف کا غلبہ ثقا)دائلہ یتعالیٰ اعلم –امام اعظم نے اس طرف اشارہ فرمایا ہے ، کیونکہ

www.waseemziyai.com

.

1+4

ابو حنیفہ اصحاب ظواہر میں سے ہیں-قیاس اور اجتهاد کے قائلین کے دلائل اصول فقہ میں بیان کئے گئے ہیں ، ان کی قولی ترین دلیل نبی اکر م علیلہ کاوہ فرمان ہے جو حضرت معاذین جبل رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو یمن بھیجتے وقت ارشاد فرمایا ، اس ارشاد کا مطلب میہ ہے کہ اگر شہیں اللّٰہ تعالیٰ کی کتاب اور رسول اللہ علیہ کی سنت میں حکم نہ ملے تواپنی رائے پر عمل کریا ،اور حق بیہ ہے کہ قیاس پر عمل کتاب وسنت سے ثابت ہے ، بحالت مجبوری اجتہاد سے ظلم کیا جاتا ہے ، جیسے مجبوری کی حالت میں مردار کھایا جاتا ہے ، اس کلام کی شرح اور تفصيل آينده عنقريب آرہی ہے-

1+2

وصل (۱) امام الائمّه امام اعظم ابد حنيفه رضي التّد تعالى عنه یادر ہے کہ بیہ جارامام دین کے سنگ میل ،اسلام کے سنون اور اہل سنت و جماعت کے علاء میں سے بیں ، ان کے فضائل و مناقب مشہور ہیں اور کتابوں میں ہیان کئے گئے ہیں، ہر مذہب کے علماء نے اپنے امام کا تذکرہ کیا ہے، ان کی تعریفوں میں مبالغہ کیا ہے، اور اپنی عقیدت کے مطابق ان کے مناقب بیان کئے ہیں-امام ابد حنیفہ کے بے شار مناقب بیان کئے گئے ہیں، جن کے مقابل دیگر ائمہ کے مناقب ہیچ معلوم ہوتے ہیں، ان میں ہے کچھ مناقب ابنے دور کے علماء شافعیہ کے مقتدا، شخ شہاب الدین احمہ بن حجر میتمی کمی نے اپنی کتاب'' قلائد العقيان في مناقب النعمان" لي مي بيان كرمي ، امام اعظم ك فضائل ان ك ہان کردہ مناقب میں منحصر نہیں ہیں ،بلجہ اس سے کہیں زیادہ ہیں ہم کچھ مناقب اس کتاب اور مند امام اعظم کے مرتب کے ہیانات سے طبقات جنفیہ کے حوالے سے بیان کریں گے ---- بے شک اللہ تعالیٰ ہی تو فیق دینے والا ہے 🖉 🖉 💊 جامع الاصول میں ہے کہ ابد حنیفہ ابن ثابت ابن زوطا ابن ماہ امام فقیہ ، کو فی تیم اللہ این ثقلبہ کے مولیٰ تھے ،ان کے داداز دطا کابل کے رہے دالے تھے ، بعض نے انہین بابل ادر بعض نے انبار کا باشندہ بیان کیا، وہ بنو تیم اللّٰہ این تغلبہ کے

ا المام علامة ابن تجريمي كى كتاب كانام ب" الخيرات الحسان فى مناقب الى حنيفة العمان "ربى" قلا كد العقيان فى محاس الاعمان "توبيد ابو نصر الفتى عيسى بن خاقان (م ۵ سا ۵ ح) كى تصنيف ب، اور جار قسمول پر مشتمل ب، تيسرى قسم ميں قاضيوں اور علماء كا تذكره ب، ديكھت كشف الظنون ج ۲، ص سا ۵ سا ۱۰--- ممكن بكاتب نے غلطى ب قلائد كوائن حجركى تصنيف لكھ ديا ہو- ٢ اشرف قادرى

غلام تتھے پھر انہیں آزاد کر دیا گیا ، امام ابو حنیفہ کے والد ثابت حالت اسلام میں پیدا 2. امام الد حنيفة کے يوتے اسمعيل ابن حماد في بيان كيا كه جم فارس ك رینے دالے اور آزاد ہیں ، اللہ تعالیٰ کی قشم ، ہم پر مجھی غلامی طاری نہیں ہوئی ، ان کا نسب اس طرح بیان کیاجاتا ہے نعمان بن ثابت ابن طاؤس ابن ہر مز ابن نوشیر وال عادل، صاحب طبقات حنفیہ نے ان کا نسب عجم کے باد شاہوں ہم ام ، اسفند بار، دارا، منوچر سے ملاتے ہوئے حضرت سید نایعقوب علی نبیناد علیہ الصلوة والسلام کے بيغ يهودا تک پهنچايا ہے. بعض کتب میں ہے کہ آپ کے والد ثابت آپ کو حضرت علی مرتضٰی رضی اللد تعالیٰ عنہ کے پاس لے گئے ، اس وقت امام صاحب بچ تھے، حضرت علی مرتقنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ان کے لئے اور ان کی اولاد کے لئے بر کت کی دعا کی ، کیکن ہیہ داقعہ سیجیج نہیں ہے، کیونکہ حضرت علی مرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی شہادت س چالیس ہجری میں ہوئی،امام اید حنیفہ کی پیدائش سن استی ہجری میں ہوئی، توانہیں حضرت علی مرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس لے جاتا کیے ممکن ہے ؟ صحیح بیا ہے کہ امام ابد حنیفہ کے داد آپ کے والد ثابت کو حضرت علی مرتضی رضی اللہ تعالی عنہ کے پاس لے گئے توانہوں نے ثابت کے لیئے د عافر مائی ،ایک روایت میں لیے کہ امام ایو حذیفہ کے دادانے نوروز کی کے دن حضرت علی مرتضلی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خدمت میں فالودہ بطور تحفہ بھیجا توانہوں نے امام اعظم کے دادا کے لئے دعا فرمائی اور فرمایا : ہماراہر دن نور دز ہے ، بعض علماء کا کہنا ہے کہ مہر جان ک کے دن تحفہ بھوایا ا- نوروز موسم برار کا پهلادن جب سورج بر ج حمل میں داخل ہو تاہے ،ایرانی مینے فرور دین کا پہلادن ۲اغیاث اللغات

٢- مهر حان فارس ميں ماہ خزال کانام ب ، اس مينے ميں سورج برج ميزان ميں ر جتا بے ٢ اغياث اللغات

www.wa:

حضرت علی مرتضی رضی اللّہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا : ''ہمار اہر دن مہر جان ہے ''<sup>ل</sup> حلية أمام اعظم صاحب جامع الاصول نے فرمایا کہ امام ابد حنیفہ درازی مائل ، میانہ قامت بنے ، بعض علماء نے کہا کہ ان کا قد لمبا تھا ، گند می رنگت غالب ، خوب ورت ، د لکش صورت اور گفتگو کے مالک تھے، سب سے زیادہ قصیح اللسان اور دولت مند تھے، ان کی مجلس بودی دلچیپ ہوتی تھی ، بوے کریم اور اپنے احباب کی ہمدر دی میں با کمال تھے، عالم، عابد وزاہد، متقی پر ہیزگار تھے، علوم شرعیہ کے امام اور پسندیدہ شخصیت تھے صاحب جامع الاصول فرمات بی کہ اگر ہم ان کے فضائل و مناقب تفصيلا بيان کرنے لگیں تو گفتگو طویل ہو جائے گی اور ہم اس کا حق ادا نہیں کر سکیں گے-امام اعظم کی گزراد قات امام اعظم کی گزر بسر ان کی این کمائی اور رزق حلال سے تھی، علماء اور مشائخ پر بھی خرچ کرتے تھے، تحا کف اور عطیات قبول نہیں کرتے تھے، جب اپنے گھر والوں کے لئے کوئی چیز خریدتے توبزرگ علماء کے لئے بھی خریدتے، جب کوئی کپڑا پہنتے تو دیساہی کپڑ ابزر گوں کو بھی پیش کرتے ، جب نیا پھل ادر نئی تھجور میں آتیں تو جو کچھ اپنے لئے اور اپنے اہل و عیال کے لئے خریدتے وہی چیز بزرگ علماء کے لئے خریدتے، گفتگواسی دقت کرتے جب کسی کے سوال کاجواب دینا ہوتا، بے مقصد امور میں غور د خوض نہیں کرتے تھے ، بہت خوبر د جوان تھے ادر عطر کا استعال بخرت کر تر تھے۔

عقودالجمان(حید رآباد د کن)ص ۸ ۳

سے جالیس سال تک فجر کی نمازاداکی ،اور تنہیں سال تک (ایام ممنوعہ کے علادہ )روزہ وارر ہے، اکثر راتوں میں ایک رکعت میں قرآن یاک ختم کیا کرتے تھے، یہ بھی بیان کیا گیاہے کہ جس جگہ آپ کی دفات ہوئی دہا*ل آپ نے س*ات ہزار مرتبہ قرآن یاک ختم کیا تھا، ر مضان المبارک کے ہر دن اور ہر رات میں ایک ختم کیا کرتے تھے، عید کے دن دوم تتبه ختم کرتے، ہر سال جج کیا کرتے تھے، اس طرح پچپن جج کئے۔ بیٹے کے استاد کی قدر افزانی مروی ہے کہ آپ نے اپنے بیٹے حماد کوا یک استاد کے پاس بھیجا، استاد نے انہیں پڑھایا الحَمدُ لِلَّهِ ،امام اعظم نے اسے پانچ سودر ہم بھجواد ئے ،استاذ نے کہا کہ یہ توبہت زیادہ ہیں (ابھی میں نے پڑھایا ہی کیا ہے ؟)امام اعظم ناراض ہو گئے اور اپنے یپنے کوروک لیااور فرمایا : تمہار نے نزدیک قرآن یاک کی چھ قدر و منزلت نہیں ہے (میں ایسے شخص سے اینے بیٹے کو نہیں پڑھا سکتا) ميت اللد شريف ميں ختم قرآن اور معرفت اللي بعض تذکرہ نگاروں نے لکھا ہے کہ جب آپ نے جج کیا توبیت اللہ شریف کے دربانوں کو کچھ نذرانہ پیش کیا تا کہ آپ کو بیت اللہ شریف کے اندر نماز پڑھنے کی اجازت دے دیں، چنانچہ آپ نے ایک پاؤں پر کھڑے ہو کر آدھا قرآن پاک پڑھااور باقى آدھادوسر بے ياؤں پر کھڑے ہو کر پڑھا،اور دعاكى "اے میرے رب ! میں نے تجھے پہچانا جیسے کہ تیری معرفت کا حق ہے، لیکن تیری عبادت کاجو حق ہے وہ میں ادا نہیں کر سکا'' سیہ معرفت کا کمال تھا کہ آپ نے اپنی عبادت کو ناقص جانا ، بیت اللّہ شریف کے ایک کونے ہے آواز آئی :

ww.waseemziyai.cc

211 "تم نے خوب معرفت حاصل کی اور اخلاص کے ساتھ عبادت کی ، ہم نے تهمیں اور قیامت تک تمہارے مذہب دالوں کو بخش دیا"ک صاحب مناقب في كماكه أكرامام اعظم كامتقول قول صحيح موكه مي في تیری معرفت حاصل کی جیسے کہ تیری معرفت کاحق ہے، توبیہ دوسرے بزرگ کے اس قول کے منافی نہیں ہے کہ اے اللہ ! تویاک ہے ، ہم مخصے نہیں پہچان سکے جس طرح کہ تیری معرفت کا حق ہے ۔ کیونکہ امام اعظم کی مرادیہ ہے کہ میں نے تجھے ایں استطاعت اور اپنے علم کی رسائی کے مطابق پہچانا ، اور دوسرے بزرگ کی مرادیہ ہے کہ حقیقت معرفت جواللہ تعالٰی کے لائق ہے اس تک کسی کی رسائی نہیں ہو سکتی، اور بیہ حقیقت ہے -اور کیوں نہ ہو جب کہ سید المر سلین عائد نے فرمایا : میں تیر ی تعریف کا احاطہ نہیں کر سکتا جیسے کہ تونے خود اپنی تعریف کی ہے (الخ) میں کہتا ہوں اور اللہ تعالیٰ بہتر جانتا ہے کہ امام اعظم کے قول کا مطلب بیر ہے اور ان کے کام کی روش سے بھی نہی معلوم ہوتا ہے کہ میں نے تحقیم پیچانا ہے جیسے کہ تیری معرفت کاحق ہے لیعنی توانتناءِ عبادت کا مستخل ہے ،لیکن میں تیری عبادت کا حق ادا نہیں کر سکا جیسے کہ میں نے جاتا ہے کہ توانتہاء عبادت کا مستحق ہے گریہ زاری پر پڑوسیوں کی شہادت بعض تذکرہ نگاروں کا کہنا ہے کہ آپ کے رونے کی آواز سی جاتی تھی، یہاں تک کہ آپ کے یروی آپ پر ترس کھاتے تھے، سفیان بن غیبند نے کہا کہ امام ایو حذیفہ کے زمانے میں مکہ معظمہ میں ایسا کوئی شخص نہیں آیاجوان سے زیادہ (نفلی) نماز پڑھنے والا ہو، نماز میں بخرت قیام کرنے کی بنا پرآپ کوو تد (زمین کی میخ) کہاجاتا تھا، کہتے ہیں کہ امام ابد حنیفہ کا ایک پڑوسی تھا، اس کی بیٹی صرف رات کے وقت

عقودالجمان (حيد رآباد دكن )ص ١٢٠

المحمدين يوسف صالحي ،لمام :

نکلی (چھت پر جاتی ) تھی ،دہ امام ابو حنیفہ کو چھت پر کھڑ اہواد کیھتی تو سی سمجھتی کہ یہ درخت ہے، جب امام صاحب کا انتقال ہوا تواس نے اپنے والد سے پوچھالباجان ! ایو حذیفہ کے گھر میں جو در خت تھادہ کد ھر گیا ؟ وہ شخص ردیڈاادر کہنے لگادہ در خت کاٹ دیا گیاہے-كوهو قار حضرت عبدالله بن المبارك فرمات بین كه جس حجرے میں امام اعظم تھے ایک دن اس میں چھت ہے سانپ گریڑا، سب لوگ بھاگ گئے ، میں نے دیکھے کہ انہوں نے صرف اتناکیا کہ سانپ کو برے ہنادیا اور خود اپن جگہ قائم رہے۔ يبكير صبر وحكم امام اعظم انتتائی در ہے کے صابر اور حلیم بتھے ، لوگوں کی ایذاء رسانی پر صبر اور حلم كا مظاہر و كرتے ، يزيد بن بارون كہتے ہيں كم ميں في او حليف سے زياد و حلم والا کوئی شخص نہیں دیکھا، جب آپ کو اطلاع ملتی کہ فلال شخص نے آپ کی برائی ہان کی ہے توآب اسے بوی نرمی سے پیغام بھیجتے کہ بھائی اللہ تعالی تمہاری مغفرت فرمائے، میں نے تجھےا نیڈ تعالیٰ کے سیر دکیا، ود جانتا ہے کہ تم نے غلطیات کی ہے۔ حضرت عبدالرزاق بن ہمام کہتے ہیں کہ میں نے امام ابو جنیفہ سے زیادہ حلم والا کوئی شخص نہیں دیکھا، ہم متجد خیف (منیٰ) میں بتھے کہ ایک نقاب یو ش ی محض امام ابو حنیفہ کے بارے میں دریافت کرتا ہواآیا ، اس نے کہااوید کار اور فاحشہ عورت کے بیٹے ! امام اند حنیفہ نے فرمایا : '' اے ہندہ خدا ! اللہ تعالیٰ تخصّے عافیت عطا فرمائے، تو کیاجا بتاہے ؟ مجھ سے فلال مسئلے کے بارے میں سوال کیا تیا تو میں نے فتویٰ دے دیا، اس شخص نے کہا : تم نے حسن بصر ی کے فتوے کے خلاف فتویٰ

امانت وديانت

امام اعظم نے یو چھا کہ بحری کی عمر عام طور پر کتنی ہوتی ہے ؟ بتایا گیاچار سال ، امام اعظم نے چار سال تک بری کا گوشت نہیں کھایا (مبادا میں اس چوری کی بری کا گوشت کھا جاؤں ) رہن الابرار (کتاب) میں ہے کہ گاؤں کی ایک بحری کونے ک جریوں میں مخلوط ہو گئی ،امام اعظم نے سات سال تک جری کا گوشت چھوڑے ر کھا۔ ک ہارون الرشید کے دربار میں خراج عقیدت اہراہم من سعید جوہری سے مروی ہے کہ میں ایک دن امیر المنو منین مارون الرشید کے پاس تھا کہ ان کے پاس امام ابد یوسف تشریف لائے ، امیر المنو منین نے کہابو یوسف ! مجھے امام ابد حنیفہ کے اخلاق کے بارے میں بتائیں ، امام ابد يوسف ف فرمايا : الله تعالى اين كتاب ميس فرما تاب : مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلَ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيْبُ عَتِيد (٥٠/ ١٨) "كوئىبات زبان ب نهيس نكالتا مكراس ك ياس ايك محافظ تيار ہوتا ہے"-اور بہ ہریات کرنے دالے کی زبان کے یاس ہوتا ہے، امام ایو حذیفہ کے بارے میں میر ا علم ہے کہ 🖧 وہ اللہ تعالیٰ کے حرام کئے ہوئے کا مول سے شدت کے ساتھ منع کرنے دالے تھے، 😂 اللہ تعالیٰ کے دین کی جوبات ان کے علم میں نہ ہوتی اس کے کہنے سے سخت پر ہیز کرتے تھے ، 🖧 وہ اس بات کو محبوب رکھتے تھے کہ اللہ تعالٰی کی اطاعت کی جائے ادر نا فرمانی نہ کی جائے 🏠 وہ دنیا کے معاملے میں دنیا داروں سے الگ تعلگ رہتے تھے 🛠 د نیا کی کسی چیز میں دلچیں نہیں لیتے تھے جاہے دہ قیمتی ہویا معمولی، ان کی خاموشی طویل ہوتی تھی، ہر دفت غور د فکر میں مصر دف ریتے ، 🕾 ان کا علم 🗠

عقودالجمان(حیدرآباد د کن)ص ۴۳

وسیع تھا، فالتواور لغو گفتگوبالکل نہیں کرتے تھے 🏠 ان سے کوئی علمی مسئلہ یو چھاجا تا تو اگر انہیں اس مسئلے کاعلم ہو تا تو اس پر گفتگو فرماتے اور جو کچھ سنا ہو تا ہیان کر دیتے در نہ خاموش ہے 🕫 وہ اپنی جان اور اپنے دین کی حفاظت کرتے تھے 🛠 علم اور مال کثرت ے خرچ کرتے ، ۲۵ اینی ذات اور اینی دولت کی بنا پر سب لو کول سے بے نیاز ربتے الالیج کی طرف میلان نہیں رکھتے تھے، 🖧 نیبت سے یکسر دور تھے، اور کسی کا ذکر 🚓 سوائے بھلائی کے نہیں کرتے تھے-بارون الرشید نے کہا کہ بیہ صالحین (اولیاء کرام) کے اخلاق ہیں <sup>ل</sup> پھر منتی کو کہا کہ بیہ صفات تح پر کر کے میرے بیٹے کہ پہنچادو تا کہ وہ ان کا مطالعہ کرے ، پھر ابنے بیٹے کو کہاان اوصاف کویاد کر لو، میں تم سے سنول گا-امام ابو حنیفه کی دس صفات معانی این عمر ان موصلی سے منقول ہے کہ امام ایو حنیفہ میں دس صفات تقیس، جس شخص میں ان میں سے ایک صفت بھی ہو گی وہ اپنے قبیلے کاسر دار اور اپنی قوم کامر کردہ فرد ہوگا،دہ د س صفات سے ہیں (۱) پر ہیزگاری (۲) سچائی (۳) فقاہت (۴) لوگوں سے خوش اخلاقی سے پیش آنا (۵) تیجی مروت (۲)جو کچھ سنااس کی طرف متوجہ ہونا (۷)طویل خاموش (٨) يريثان حال كى امداد كرنا، جاب دەددست بوياد تتمن (٩) سیح بات کهنا (۱۰) سخادت ک

عقودالجمان (حيد رآباد د کن )ص ۹۵ – ۲۹۳ ا - محمد بن يوسف صالحي ،امام : عقودالجمان (حيد رآباد دكن ) ص ۲۹۵ ۲- محدين يوسف صالحي ،امام :

ائمه كاخراج تحسين ان بی کابیان ہے کہ ایک شخص نے کہ اکہ میں ابد حنیفہ کے پاس سے آیا ہوں توسفیان توری نے کہاکہ توروئے زمین کے سب سے بڑے عبادت گزار کے پاس سے آیا ہے ، امام احمد فرماتے ہیں کہ امام ابو حنیفہ پر ہیز گاری ، زمد ادر آخرت کو دنیا پر ترجیح د بين ميں اس مقام پر فائز تھے جسے کوئی حاصل نہيں کر سکتا، سفيان بن عُيينہ کہتے ہيں کہ میری آنکھوں نے ان جیسا کوئی انسان نہیں دیکھا-وصل (۲) امام اعظم بحيثيت عالم، فقيه اور محد ث امام اعظم کے مناقب ذہرو عبادت ،ورع و تقویٰ اور حسن اخلاق د صفات میں کثیر بھی ہیںاور قابل قدر بھی، کیکن ہم اس جگہ ان کے علم، فقامت اور حدیث دانی کے بارے میں پچھ باتیں نقل کرتے ہیں اور اس جگہ وہی مقصود ہیں۔ ائمَه مجتهدين كااعتراف ہم کہتے ہیں کہ ان کے ہم عصر اور بعد کے اتمہ ، ان کے ثناخوان اور ان کی ر فعت شان اور بلندئ مقام کے معترف ہیں 🖧 امام شافعی نے جب امام مالک سے امام ایو حنیفہ کے بارے میں یو چھانوا نہوں نے فرمایا : میں نے ایسے شخص کو دیکھا کہ اگر وہ تمہارے سامنے دعویٰ کریں کہ بیہ ستون سونے کاہے تواہے دلیل سے ثابت کر دیں <u> کے لیے ----اس سے ان کا مقصد امام ابو</u> حنیفہ کی ذکادت کا کمال ادر میدان علم میں ان کے ذہن کی جو لافی ہیان کرنا تھا 😤 پیچیپی ابن معاذ رازی سے منقول ہے کیہ انہیں خواب میں رسول اللّٰہ علیظتی کی زیارت ہوئی ،انہوں نے عرض کیایار سول اللّٰہ ! اب محمد بن يوسف صالحي ،لعام : عقودالجمان (حبد رآماد دکن )ص ۷۷ ۲ ۱۸

میں آپ کو کہاں طلب کردل ؟ فرمایا : ابو خنیفہ کے علم کے پاس 🖧 حضرت عبداللّٰد ابن المبارك في فرمايا : كوئي شخص امام ابد حنيفه سے زيادہ اس لاكق شيس ہے كہ اس ی اقتداکی جائے، کیونکہ وہ متقی، پر ہیز گار، صاحب ورع عالم اور فقیہہ ہیں، انہوں نے علم کواس طراح منکشف کیا کہ کسی نے نہیں کیا-امام احمدین حنبل نے ان کے بارے میں کہا کہ وہ علم، تقویٰ، دنیا سے یے رغبتی اور دارآخرت کی دلچیسی میں اس مقام پر جائز بتھے کہ اسے کوئی دوسر احاصل نہیں کر سکتا، خلیفۂ منصور کی طرف سے انہیں قاضی (جج) کا عہدہ قبول کرنے پر مجبور کیا گیا، یہاں تک کہ انہیں کوڑے مارے گئے، کیکن انہوں نے بیہ عہدہ قبول نہیں کیا 🖓 مکی ابن ابراہیم (امام خاری کے استاذ) فرماتے ہیں کہ ابد حنیفہ اینے زمانے کے بہت بڑے عالم تھے 🛠 معمر کہتے ہیں کہ میں نے اپیاکوئی شخص نہیں دیکھا جو لغت میں احیمی طرح گفتگو کر سکتا ہو، قیاس بھی کر سکتا ہو، حدیث کی شرح بھی کر سکتا ہوادر ان امور میں امام ایو حنیفہ سے زیادہ علم رکھتا ہو 🖄 سلیمان کہتے ہیں کہ امام الد حنيفه نادر روزگار شخصيت تق 🛠 خلف بن ايوب كمت من كه الله تعالى نے حضرت محمد مصطفى رسول الله علي علم عطا فرمايا، آب سے صحابة كرام كوملا، ان سے تابعین کی طرف منتقل ہوا، بھرامام ایو حذیفہ ادران کے شاگر دوں کو ملا، جو شخص جاہے رائنی ہواور جو جاہے تاراض ہو 😿 حضرت عبداللَّد بن مبارک فرماتے ہیں کہ اگر اللَّد بِعالیٰ امام ابو حنیفہ ادر سفیان کے ذریعے امداد نہ فرماتا تومیں عوام الناس میں سے ہوتا، یہ بھی فرمایا کہ اگر میں نے امام ابو حنیفہ کی زیادت نہ کی ہوتی تو میں بھی سیچے (کرنسی) پیچے والوں میں سے ہوتا،ادر اگر ایو حنیفہ نہ ہوتے تو میں مبتد عین میں سے ہوتا، جب حضرت عبد اللہ ین مبارک سے کوئی مسلہ یو چھا جاتا تو فرماتے حضرت عبداللہ بن مسعود نے اس

www.waseemziyai.com

طرح فرمایا ادر امام ابو حنیفہ نے اس طرح فرمایا ، حاضرین میں سے کوئی شخص کہتا کہ آب او حنيف كواين مسعود ك ساته ملارب بي توفر مات اكر توامام او حنيفه كوديما توعظیم شخصیت کود کھتا الاسفیان توری فرماتے ہیں کہ ہم امام او حذیفہ کے سامنے اس طرح تھے جیسے باز کے سامنے چڑیاں ہوں ،ابد حنیفہ علماء کے سردار میں الم جعفرين دہيج کہتے ہيں کہ ميں پانچ سال امام ايو حنيفہ کی خدمت ميں حاضر رہاميں نے ان سے زیادہ طویل خاموشی دالا کوئی شخص نہیں دیکھا، جب ان سے کسی مسئلے کے بارے میں سوال کیا جاتا تو یوں معلوم ہوتا جیسے علم کا دریا بہہ رہا ہو ، بیر بھی فرمایا کہ سب لو گول سے ذیادہ فقیہ امام او حنیفہ بیں میں نے فقابت میں ان جیسا کوئی عالم نہیں دیکھا 🔧 سفیان توری کہتے ہیں کہ وہ تمام زمین کے باشندوں سے زیادہ فقیہ ہیں الله معين فرمات بي كه امام الد حنيف حديث مي ثقه يته يج عبداللد بن ، داؤد کہتے ہیں کہ مسلمانوں پر داجب ہے کہ اپنی نمازوں میں اللہ تعالٰی کی بارگاہ میں امام الد حنيفہ کے لئے دعا کریں 🛠 این معين (مشہور محدث) کہتے ہیں کہ میں نے حضرت سعيدين قطان كو فرمات موت ساكه بم جموث شيس يولي ، الله تعالى كى فتم ! ہم نے امام ابد حذیفہ کی رائے سے بہتر رائے سنیں سنی، ہم نے ان کے اکثر اقوال کو اختیار کیا ہے 🖧 امام شافعی فرماتے ہیں لوگ فقہ میں امام ایو حنیفہ کے بال بج ہیں 🕫 یزید بن ہارون فرماتے ہیں میر کی بہت سے لوگوں سے ملاقات ہوئی ہے لیکن میں نے امام ابو حنیفہ سے زیادہ عقل والا ، فضیلت والا ادر متق کوئی شخص نہیں

ويكھا–

اختیار کی، امام المحد ثنین ابد حفص تبیر عمر فرماتے ہیں کہ حنفیہ اور شافعیہ کے در میان مناظره ہو گیا، ہر ایک اپنے امام کوافضل قرار دے رہا تھا، ایو عبداللہ بن حفص الکبیر نے کہا کہ امام شافعی کے اساتذہ شمار کرو کہ کتنے ہیں ؟ ان کا شمار کیا توان کی تعداد اسی تھی ، تب کہا گیا کہ امام ابد حنیفہ کے اساتذہ کی گنتی کرد ، توان کی تعداد چار ہزار تھی (الخ) غالبًا اما عظم کے بڑے بڑے اساتذہ کا شار کیا گیا تھا (ور نہ ان کی تعداد اس *سے بھی زیادہ تھی*) واللہ تعالیٰ اعلم امام اعظم سے شاگردوں کی تعداد شار سے باہر ہے ، بعض حضرات نے ان کی تعداد دس ہزار بتائی ہے، ان میں سے مشہور یا پنج سوسا ٹھ انمة المسلمین ہیں، ان کے شاگر دوں میں سے چھتیں حضرات درجہ اجتماد پر فائز ہوئے ، پھر تو عالم اسلام آپ کے اصحاب ، شاگر دوں اور آپ کی کتابوں سے بھر عمیا ، بعض حضرات نے کہا کہ آپ کے شاگر دجار ہزار مسلمان تھے-وصل (۳) خصوصی مناقب امام اعظم کے جلیل القدر تلامذہ امام اعظم کے وہ منا قب جن میں کوئی دوسر اامام شریک نہیں ہے ،ان میں ے ایک ہی ہے کہ کثیر تعداد میں جتنے جلیل القدر شاکر دان کے تھے <sup>ک</sup>ی کے نہیں یتھے-چند نامور شاگر دیہ ہیں : (۱) امام المسلمين، قاضى قضاة المؤمنين ( چيف جسٹس )فقيم اور دانشورامام ايو يوسف جن کے علم حدیث اور روایت کا اعتراف کیا گیاہے-(۲)فقہ ہم مجہتد، فقہ اور عربی زبان کے ماہر ، عالم ربانی امام محمد بن حسن شیبانی -

امام ایو بحر رازی شرح جامع تبیر میں کہتے ہیں کہ میں نحو کے بعض نامور علماء کو (کہا گیا ہے کہ وہ ابد علی فاری تھے)جامع نہیر کے کچھ مسائل پڑھ کر سنار ہاتھا تو وہ اس کتاب کے مصنف یعنی امام محمد بن حسن شیبانی کی نحو میں دسترس پر تعجب کرتے یتھے، انہوں نے بیہ مسائل ابو حنیفہ کے بیان کردہ نقل کیج تھے، امام محمد ہی وہ ہستی ہیں جنہوں نے دوسر بے شاگر دوں کی طرح امام ایو حنیفہ کاعلم بھیلایا، امام محمد نا مور ذکی و فضیح اور امام مجہند بتھے، امام شافعی فرماتے ہیں کہ اگر میں چاہوں توبیہ کہہ دوں کہ قرآن یاک امام محمد بن حسن کی لغت میں نازل ہوا، کیو نکہ وہ بہت ہی فضیح تھے ، یہ بھی فرمایا کہ اگر اہل کتاب امام محمد بن حسن کی کتابوں کود کچھ لیس توایمان لے آئیں - یہ بھی فرمایا کہ میں نے امام محمد بن حسن کی کتابوں سے فقہ حاصل کی اور استفادہ کیا ، امام شافعی نے بیہ بھی فرمایا : تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لئے جس نے فقہ میں امام محمد بن حسن کے ذریعے میری امداد فرمائی، جامع الاصول میں امام محمد بن حسن کے حالات ہیان کرتے ہوئے امام محمد بن ادر ایس شافعی کا یہ قول بیان کیا اس طرح امام نودی فے فرمایا: ۳-امام ابد حنیفہ کے شاگر دوں میں زبر دست ذکاوت اور روش علم والے امام زفر بن هذيل تتيمي عنبري ہيں -رحمہم اللہ تعالٰ ۳- فاضل کامل فقیہ ، حسن بن زیاد لئولئوی رحمہ اللہ تعالیٰ ۵-امام ابن امام، حماد بن امام ابو حنيفه رحمهما اللد تعالى ۲-فقیہہ کامل ، بزرگ ، متقی اور زاہد عبداللہ بن مبارک رازی جن کے ارشادات ے علاء کی تماہیں بھر ی ہوئی ہیں،رحمہ اللہ تعالیٰ

۷-زاہد ترین امام، اس امت کے راہب داؤدین نصیر طائی رحمہ اللہ تعالیٰ ۸- عالم ربانی، زاہدوں کے امام قفسیل بن عیاض ، خراسان میں پیدا ہوئے ، پھر کو فہہ

آئےاور امام ابد حنیفہ سے علم حاصل کیااور امام اعمش سے حدیث سی-٩- قاسم بن معن بن عبدالرحمٰن بن عبدالتُدين مسعود (رضى الله تعالى عنهم) ادر ان کے علاوہ فقہ وحدیث کے دیگر ائمَہ رضی اللّٰہ تعالیٰ عنهم جن کا ذکر ماعث طوالت <u>ب</u> جاليس شاگر د مريبهٔ اجتهاد پر امام اعظم نے اپنی زبان اور قلم سے فتو کی نہیں دیا ، یہاں تک کہ اساتذہ لنے انہیں حکم دیا، چنانچہ مسجد کوفہ میں بیٹھے تو ان کے ساتھ ایک ہزار شاگردوں کا اجتماع تقاءان ميں جاليس وہ جليل القدر اور صاحب فضيلت شاگر دیتھے جو مربیۂ اجتهاد یر فائز ہوئے ، امام اعظم نے انہیں فرمایا کہ : ··· تم میرے اکابر شاگر د اور میرے دل کا سرور ہو، میں نے اس فقہ پر د ستر س حاصل کی ہےاورا سے تمہار ہے لیے آسان کر دیا ہے ، لوگوں نے مجھے آگ کے اوپڑ پک ہنادیاہے ، پس راحت میرے غیر کے لئے اور مشقت میر ی پشت پر ہے ''-جب کوئی داقعہ پیش آتا توامام اعظم اپنے شاگر دوں سے مشورہ کرتے،ان سے دریافت کرتے ، ان سے گفتگواور متادلہ خیال کرتے ، ان کے علم میں جواحادیث اور آثار ہوتے دہ سنتے ، اور جو کچھ انہیں علم ہو تا وہ انہیں سناتے ، بعض او قات ایک مہینہ پاس سے زیادہ غور دخوض جاری رہتا، یہاں تک کہ ایک قول طے پاجاتا، توامام ایو یوسف اسے لکھ لیتے، اس شورائی طریقے پر انہوں نے اصول طے کئے، دوسرے ائمہ کی طرح انہوں نے انفرادی طور پر فیصلے نہیں گئے۔ عیون المسائل سے منقول ہے کہ جب امام ابد حنیفہ کو کوئی مشکل مسئلہ پیش آجاتا توجالیس مرتبہ قرآن پاک ختم کرتے مشکل حل ہوجاتی۔

تدوين شريعت

امام اعظم کی امتیازی خصوصیت بیرے کہ انہوں نے علم شریعت کی تدوین کی اور اسے صورت کتب (کتاب الصلوۃ ، کتاب الز کوۃ اور کتاب الصوم وغیر ہ) مرتب کیا،اس دفت دیگرائمہ نے یوں کتب مرتب نہیں کی تھیں ، دیگرائمہ اپنے حافظے کی قوت پر اعتاد کرتے بتھے، امام ابد حنیفہ نے دیکھا کہ علم منتشر ہے اور انہیں خوف محسوس ہوا کہ لوگ اسے ضائع کر دیں گے ، جیسے رسول اللہ علیک نے فرمایا ہے کہ اللہ تعالی اس طرح علم قبض نہیں فرمائے گا کہ (دلوں سے)علم سلب کر لے ،بلجہ اس طرح قبض فرمائے گاکہ علماء فوت ہو جائیں گے اور جاہل سر کر دہ لوگ رہ جائیں گے (ایک روایت میں دُنو سا اور ایک روایت میں دُءَ ساءَ ہے) تودہ علم کے بغیر فتویٰ دیں گے ، پس خود گمر اہ ہوں گے اور دوسروں کو گمر اہ کریں گے <sup>لہ</sup> ، اس لئے امام ایو حنیفہ نے دینی مسائل کواہواب میں تقسیم کیااور ان ایواب کوایک خاص انداز میں ترتيب دى، يمل طهارت، پھر نماز اور زكوة، بھر روزه، بھر باقى عبادات ادر معاملات پھر کتاب کو میراث پر ختم کیا <del>ک</del>ے جیسے فقہ حنفی کی کتابوں میں مروج ہے بھر دوسر ے علماء نے ان کی پیروی کی ، کہیں اضافیہ کیا ، کہیں کمی کی اور الفاظ و عبارات کو سنوار ا-امام اعظم کے بیان کر د دیا بچ لاکھ مسائل ہیان کیا گیا ہے کہ امام ایو حنیفہ کے ہیان کر دہ مسائل کی تعدادیا پنج لاکھ تک پینچتی ہے ان کے شاگردوں کی تصانیف سے اس بات کی تائید ہوتی ہے، سب سے پہلے آپ نے کتاب الفرائض کی بدیاد رکھی ،احکام کا اشتباط کیا ، اجتہاد کے قواعد اور فقہ کے اصول وضع کئے، یہ سب ان سے منقول اور مروی ہے پھر ان کے شاگر دول نے ان اصول ی تحریر اور شرح کاکام اس حد تک پہنچایا کہ اس پراضافہ نہیں کیا جاسکتا۔ مفکلوة شريف عربي (کرج )س ۳۳ ا- محمد بن عبد التدالخطيب : حامع المسانيد، ص ۳ ۳ ۲- محمدین محمود خوار زمی ،امام :

امام طحاوی کیول حنفی ہے ؟ معقول ہے کہ امام طحاوی کے چپالمام مُرَنَی امام شافعی کے اکابر شاگر دوں میں سے متصاور مذہب شافعی کے متبحہ فقتہہ اور عالم متص، اس کے باوجود احناف کی فقتہ اور اصول فقہ کی کتابوں کا مطالعہ کیا کرتے متص، ایک دن امام طحاوی نے ان سے یو چھا ''سیدی !آن آپ شافعیہ کے امام و مقتد ااور جت ہیں، میں بحثر ت دیکھتا ہوں کہ آپ احناف کی کتابوں کا مطالعہ کیا کرتے ہیں، اس کی کیاوجہ ہے'' ؟ انہوں نے فرمایا : ''ان کتابوں میں مجھے ایسی تحقیقات اور تد قیقات ملتی ہیں جودو سر کی کتابوں نے فرمایا : ''ان امام طحاوی نے کہا' جب پیبات ہے توآپ امام او حضیفہ کا مذہب کیوں سنیں اختیار کر امام طحاوی نے کہا' جب پیبات ہے توآپ امام او حضیفہ کا مذہب کیوں سنیں اختیار کر اختیار کر ایا اور امام جہ تد ہے ، انہیں اپنے پاس سے نگال دیا، ہر ایھا کہا اور اختیار کر ایا اور امام جہتد ہے ۔

بعض علماء نے بیان کیا کہ امام اند حذیفہ کاذکر تورا ذمیں ہے، حضرت کعب بن احبار سے مردی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جو تورا قد حضرت مولیٰ علی نہیںا و علیہ الصلوق والسلام پر نازل فرمائی اس میں ہمیں بیات ملتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا محد رسول اللہ عظالیت کی امت میں ایک نور ہوگا جس کی کنیت اند حنیفہ ہو گی ، امام اعظم کے لقب سر ان گذار مذہ سے اس کی تائید ہوتی ہے - و اللہ تعالیٰ اعلم حضر ت میسیٰ علیہ السلام فقہ حنفی کے موافق فیصلے کریں گے حضر ت میسیٰ علیہ السلام فقہ حنفی کے موافق فیصلے کریں گے کہ امام اند حضر ت سیسیٰ عارف اللہ خواجہ محمد پار سانے اپنی تصنیف فصول سنہ میں بیان کیا کہ امام اند حضر ت میں ایک فور ہو ہو تا ہے حکم پار سانے اپنی تصنیف فصول سنہ میں بیان کیا علی نہیں د علیہ السلام آسان سے اتر نے کہ بعد حالیں سال تک فیصلے فرمائیں

ì

•

· 'اگر ایمان تریا کے پاس ہو تواہے فار س والوں میں سے ایک مر د (اور ایک روایت میں ہے) کچھ مر د حاصل کرلیں گے ''-(بخار ی ومسلم) (علامہ سیوطی نے فرمایا)امام ابد حنیفہ کے بارے میں بشارت کے سلسلے میں بیہ صحیح اور قابل اعتماد اصل ہے ، اور اس میں ان کی مکمل فضیلت ہے ، اِس حدیث کے ہوتے ہوئے جس کی صحت پر اتفاق ہے ، *ا*س موضوع حدیث کی حاجت نہیں ر ہتی جو امام ابو حذیفہ کے بارے میں روایت کی گئی ہے جس کی سند میں کذاب اور وضاح مداوى موجوديين-پیراس حدیث کی نظیر ہے جوامام مالک پر محمول کی گئی ہےادروہ بیر ہے۔ يُوْشِكُ أَنْ يَضْرِبَ النَّاسِ أَكْبَادَ الْإِبَلِ يَطْلُبُونَ الْعِلْمَ فَلَا يَجدُونَ أَعْلَمَ مِنْ عَالِم الْمَدِيْنَةِ "قریب ہے کہ لوگ طلب علم کے سلسلے میں اد نٹوں کے جگر پاسے ر کھیں گے (دور در از کاسفر طے کریں گے) تواشیس مدینہ منورہ کے عالم ہے بڑا عالم نہیں ملے گا'' اوراس حدیث کی مثل ہے جوامام شافعی پر محمول کی گئی ہے لَا تَسْبُوا قُرَ يْشاً فَإِنَّ عَالِمَهَا يَمْلاً الأَرْضَ عِلْمًا ·· قریش کو گالی نہ دو، کیو نکہ ان کا عالم ندمین کو علم سے تھر دے گا-'' یہ حدیث حسن ہے ، اس کی کثیر سندیں ہیں ، بعض محد ثنین نے اسے موضوع قرار دیاہے اور دیگر محد ثنین نے ایسا کہنے والے پر سخت رد کیاہے۔ تفصیل کلام بیہ ہے کہ سرائج الامۃ والی حدیث کو صاحب تنزیبہ الشریعہ نے کتاب جو زفانی سے بروایت حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ نقل کر کے موضوع احادیث میں شار کیا ہے ،اور فرمایا کہ اس کے ایک رادی احمد جو ئبار کی ہیں

جن سے مامون سلمی نے روایت کی ہے اور یہ دونوں کذ آب اور وضاع ہیں ، یا ان دونوں میں سے سی ایک نے بدروایت وضع کی ہے واللہ تعالیٰ اعلم ربى يدحديث يُوْشِكُ أَنْ يَصْرِبَ النَّاسُ أَكْبَادَ الْإِبِل (ترجمه چند سطر یہلے گزر گیا ہے) تواسے امام ترمذی نے اپنی جامع میں حضرت ایو ہر رہے رضی اللہ تعالی عند مے روایت کرتے ہوئے بیان کیا ہے ، سفیان بن عُبیند فرماتے ہیں کہ اس سے مرادامام مالک بن انس میں، اس طرح امام عبد الرزاق نے بیان کیا، اسحاق بن مویٰ نے فرمایا : میں نے این غیبینہ کو فرماتے ہوئے ساکہ اس سے مراد غمر ی زاہد ہیں اور ان کانام عبد العزیزین عبد اللہ ہے، اس طرح مشکوۃ شریف میں ہے ک، اس کا مطلب بیہ ہوا کہ ابن غیبنہ کے اقوال اس سلسلے میں مختلف ہیں، بعض محد ثبین نے فرمایا : مدینہ منورہ کاوہ عالم جس سے بڑا عالم نہیں ملے گااس سے مراد وہ عالم ہے جو آخری زمانے میں ہوگا، جب علم اور دین صرف مدینہ منورہ میں ہوگا، کیو نکہ امام مالک کے زمانے میں ان جیسے بہت سے علماء متھے۔ ابھی جو حدیث میان ہوئی ہے کہ اگر دین نڑیا ہے مُعلَّق ہو تو فاری کا ایک مر دیا چند مر داسے حاصل کرلیں گے ، محد ثنین کے نزدیک مشہور پیر ہے کہ اس مرد سے مراد حضرت سلمان فاری ہیں،البتہ اسے امام ابد حنیفہ پر محمول کیا جا سکتا ہے،

مردیا چند مرد اے حاصل کر لیں گے ، محد ثنین کے نزدیک مشہور یہ ہے کہ اس مرد سے مراد حضرت سلمان فاری ہیں ، البتہ اے امام الد حنیفہ پر محمول کیا جاسکتا ہے ، فارس سے مراد معروف شہر نہیں ہے ، بلحہ جنس جم مراد ہے ، جنہیں اہل فارس کها جاتا ہے ، اس سے پہلے گزر چکا ہے کہ امام الد حنیفہ کے دادا انہیں میں سے تھے۔ مظلوق شریف میں باب جامع المنا قب میں صحابۂ کر امرضی الہ تعالیٰ عنم کے فضائل کے سلسلے میں حضر ت الد ہر یہ ہو خ جمعہ تازل ہو تی، جب یہ آین تازل ہوئی و آخرین مین کم لمَّا یَلحَقُوا بِھِم " اوران میں ہے پچھ دوسر ے جواہمی ان کے ساتھ نہیں طے۔ "صحابۂ کرام نے عرض کیایار سول اللّٰہ! بیہ کون لوگ ہیں ؟ ہم میں حضرت سلمان فارس بھی موجود تھے، نبی اکر م علیقہ نے دست اقد س حضرت سلمان فارس پر رکھا، پھر فرمایا : " اگر ایمان ثریا کے پاس ہو توان میں ہے پچھ مرد اسے حاصل کرلیں گے "(خاری د مسلم) که ایک روایت میں ہے کہ رسول اللّٰہ علیق نے حضرت سلمان فارس کی ران پر ہاتھ مار کر فرمایا : " بیداور اس کی قوم، اگر دین شریا کے پاس ہو تواب فارس کا ایک مرد حاصل کرلے گا"۔ و صل (سم)

**WWW** 

ملکوۃ المصابق (طبع کراچی ) مس ۲ ۷ ۵

اس وہم کے اسباب اس دہم میں واقع ہونے کے اسباب میں سے ایک بات بیر ہے کہ بعض محد ثنين مثلاً صاحب مصابيح اور صاحب مشكوة مدبب شافعي سے تعلق رکھتے تھے انہوں نے اپنے مذہب کے دلائل تلاش اور جستجو سے جمع کر کے اپنی کتابوں میں درج کر دیتے،اور جن احادیث سے احناف استد لال کرتے ہیں ان کے راویوں پر طعن اور جرح کی،ان کاانداز تعصب سے بکسریاک نہیں ہے،اور اکثر شافعیہ اللہ تعالیٰ انہیں معاف فرمائے امام اعظم کے بارے میں کچھ نہ کچھ تعصب غیرور رکھتے ہیں ادر اس مقام پر آکران کے قدم را وانصاف پر قائم سیں رہتے۔ کتاب ہدایہ جو اس مذہب کی کتابوں میں مشہور و معروف ہے اس نے بھی سمى حد تك لو گول كواس و بهم ميں مبتا كياہے ، كيونك صاحب مدايير (علامہ بربان الدين مرغینانی) نے اکثر مقامات پر عقلی دلائل ادر قیاسوں پر بدیاد رکھی ہے ادر ایس حدیثیں بطور دلیل لائے ہیں جن میں کٹی اقسام کا ضعف پایا جاتا ہے ، غالباً اس استاذ کی علم حدیث کے ساتھ مشغولیت کم تھی- واللہ تعالیٰ اعلیہ لیکن اللہ تعالی ہماری طرف سے جزاء خبر عطا فرمائے ۔ عظیم اور جلیل القدر شخ، کمال الدین این ہمام کوانہوں نے مذہب حنفی کی تحقیق کی اور اسے قابل استدال حد بثول سے ثابت کیا ، نیز متن کی حد بثول کو بھی ثابت کیا ، دیار عرب کی ا تلول مثلاً شرح مواجب الرحمٰن وغير **، ميں قرآن ياك كي آيات اور صحيح حد بنو**ل اسے استدلال کاالتزام کیا ہے ، بعض علماء نے بخاری اور مسلم کی حدیثوں سے استدالال کا التزام كياہے-جب به مسكين (شيخ محقق) مكه معظمه ميں تطاور مشكوة شريف بيرها كرتا تھا

تو مجھے خیال پید اہوا کہ مذہب شافعی اختیار کرلوں کیونکہ میں نے دیکھا کہ جواحادیث ان کے مذہب کے موافق ہیں صحیح ہیں اور مذہب حنفی کے موافق حدیثوں پر طعن کیا گیا ہے ، میں نے اپنا یہ خیال سیدی شیخ عبدالوماب متقل کے سامنے پیش کما تو انہوں نے فرمایا : '' یہ بات آپ کے خیال میں کیسے پیدا ہو گئی ؟ غالبًا مشکوۃ شریف پڑھنے سے آپ کو بیربات سو جھی ہے "؟ انہوں نے اپنے مذہب کی بنیاد پر وہ احادیث تلاش کیں جو ان کے مذہب کے موافق تھیں اور وہی حدیثیں اپنی کتابوں میں لکھ دیں، حالا نکہ ان کی بیان کر دہ حدیثوں سے اعلیٰ در ہے کی حدیثیں موجود ہیں جو ان کے معارض میں یاان سے راجح پاان کی ناسخ ہیں ، اور یہ ایک حقیقت ہے ، جیسے کہ ہمارے مذہب کی لکھی ہوئی کتابوں سے ظاہر ہے-پھر شیخ نے امام ابو حذیفہ کے فضائل د منا قب بیان کئے اور فرمایا : ''اس امام کوزمانے کے اعتبار سے بھی سبقت حاصل ہے ،ان کے اساتذہ متقد مین تابعین سے اور ان کے شاگر دول میں پیکر و رع و تقوی اور اصحاب شحقیق و بیان کی تعداد دوسرے مذاہب کے امامول کی نسبت زیادہ ہے ، بیر تلامذہ طویل مدت تک اجتماد اور بحث میاجند کرتے تھے اور مذہب حنفی کو ثابت کرتے تھے'' اس کے علاوہ مزید کچھ باتیں بھی ہیان فرمائیں ، جن کا ذکر گزشتہ وصل میں کیا جا جکا ہے۔ پھر شیخ نے فرمایا : ہمارے نزدیک رائج سے کہ من امام اعظم کے ساتھ ہے، میں نے یو چھاکہ سیدی آپ بیربات بحث اور بیان کی بنا پر کہتے ہیں یا کشف اور مشاہدہ کی ہما پر؟ توثیخ کچھ دیر خاموش رہنے کے بعد فرمانے لگے "ہم ای طرح محسوس کرتے ↔ "-والله تعالىٰ اعلم شیخ نے مجھے کچھ کتابیں اور رسائل بھی دئے جن میں اس ایام کے فضائل

بان کئے گئے تھے اور مفید مقصد تھے تب میر اوہ خیال جا تار ہااور حالت تبدیل ہو گئی۔ ہندوستان جاؤ،وہیں بیرمسکہ حل ہو جائے گا شیخ عبدالوہاب متقی جب مجھےوطن (ہندوستان) کے لئےر خصت کرنے لگے تومیں نے ان سے درخواست کی کہ مجھے کچھ عرصہ اپنی خدمت میں رہنے دیں تا که میں دونوں مذہبوں (حنفی اور شافعی) کی شخفیق کرلوں ، تا کہ اس سلسلے میں واضح متیجہ سامنے آجائے ،انہوں نے فرمایا : ''ان شاء اللہ تعالٰی بیہ مسّلہ وہیں حل ہو جائے گا"، چنانچہ حضرت شیخ کی برکت سے مشکوۃ شریف کی شرح میں اور ایک دوسری كتاب" فتح المنَّان في تائيد مذهب النعمان" مي به مسَّلة حلَّ جوَّيا، دوسري کتاب میں نے شروع کی ہوئی ہے اور اللہ تعالٰی نے چاہا تو حضرت شیخ کی د عاؤں کی بركت سے پاية يحميل كو بينچ جائے گ-احناف ایک نص کودوسر می پر ترجیح دینے کے لیئے قیاس کرتے ہیں ! حقیقت ہی ہے کہ مذہب حنق عقلی اور نعلی د لائل کا جامع ہے، ہمارے علماء نے جو بعض احادیث کو بعض پر ترجیح دینے کے لئے عقلی دلائل اور قیاسات بیان کئے میں ان کی بنیاد بیہ انفاقی مسئلہ ہے کہ موافق قیاس حدیث کو مخالف قیاس حدیث پر ترجیح ہے، جیسے کہ اصول فقہ میں بیان کیا گیاہے ،اس سلسلے میں ہم ان شاء اللہ العزیز بحث کے آخر میں تفصیلی گفتگو کریں گے یہ نص کے مقابل قیاس نہیں ہے جیسے کہ مخالفین کہتے ہیں (بلحہ دوسری نص کوتر جیج دینے کے لئے ہے ۱۲ قادری) امام اعظم سے یائچ سوعلماء نے حدیث کا ساع کیا کہتے ہیں کہ امام اعظم کے پاس کٹی صندوق تھے جن میں انہوں نے اپنی سی ہوئی حدیثیں محفوظ کی ہوئی تھیں ، یہ بھی بیان کیا گیا ہے کہ آپ نے جن مشائخ

r m m

ے حدیث سی تقین ان میں تین سوائم کہ تابعین تھے، اور امام اعظم سے پانچ سو علماء نے حدیث سی ، ہاں آپ کی توجہ روایت حدیث کی جائے فقہ ، اجتماد اور احکام و مسائل کے استنباط کی طرف زیادہ ہو گئی ، آپ پر اور آپ کے شاگر دوں پر فقہ کا غلبہ ہو گیا ، اور ان سے روایت حدیث کا سلسلہ کم ہو گیا ، آپ نے عوام و خواص مسلمانوں پر شفقت فرماتے ہوئے طے کیا کہ فقہ کی مصر و فیت زیادہ اہم اور ضر ور ی ہے ، کیو نکہ ہر شخص سن کر اور یاد کر کے تبلیخ اور روایت کر سکتا ہے ، جب کہ استنباط احکام ، احاد بیٹ میں ٹن تکو کر ان میں تطبیق دینا اور نائے و منسوخ کو پیچا ننا ہر شخص کے لئے آسان سیں ہے اور نہ ہی ہر شخص اس کا اہل ہے -

بعض علماء نے کہا کہ روایت کے ترک کرنے کا سبب بیہ تھا کہ اکثر حدیثیں (لفظ بلفظ نہیں بائحہ )بالمغنی روایت کی گئی ہیں ،اس لیے امام اعظم نے ازرادِ احتیاط اور نبی اکر م علیقہ کی طرف ان کی نسبت میں حرج محسوس کرتے ہوئے ان کی ردایت نہیں کی ، سمی دجہ ہے کہ روایت بالمعنی کے جائز ہونے میں اختلاف ہے ،اس کلام پر بیہ اعتراض دارد ہوتا ہے کہ جب ان کے نزدیک روایت بالمعنی جائز نہیں تھی توانہوں نے ان حدیثوں سے استد لال کیے کیا؟ اس کا جواب یہ دیا جا سکتا ہے کہ روایت اور استدلال میں فرق ہے (روایت مناسب نہیں جب کہ استد لال صحیح ہے) خوب انچھی طرح غور وفکر سیجئے ! بعض علماء نے کہا کہ امام اعظم اسی حدیث کی روایت کے قائل یتھے جو زبانی یاد ہو ،اس قول کی وجہ بھی ظاہر نہیں ہے ، کیونکہ روایت کے لیے حدیث کامحفوظ ہو ناشر طربے خواہ سینے میں ہویا کتاب میں ، جیسے کہ اصول حدیث میں ثابت ہو چکاہے، صرف یاد ہونے کی شرط لگانے کا کوئی تمعنی نہیں ہے۔ ہان کیاجاتا ہے کہ امام اعمش نے امام ابو حنیفہ سے کچھ مسائل دریافت کئے، آپ نے حدیث کے حوالے سے جوابات دیۓ توامام اعمش نے فرماما : "اے

ذیل الجواہر المصبہ (طبع دکن)ج ۲س ۵۸۴

دلچینی کی زیادتی کوئی عیب نمیں ہے ، اس کی دجہ مخلوقِ خدا پر شفقت اور اسیس آسانی فراہم کر ناتھی۔ امام اعظم زیادہ قوی حدیثوں سے استد لال کرتے ہیں ہمارے مشائخ فرماتے ہیں کہ جب امام شافعی نے بعض احادیث سے استد لال کیااور امام ابد حنیفہ نے ان سے استد لال سیس کیا تھا تولو گوں نے گمان کیا کہ استد لال کیا در امام ابد حنیفہ نے ان سے استد لال منیس کیا تھا تولو گوں نے مان کیا کہ بی مان کا مذہ جب احادیث کے خلاف ہے ، جبکہ دافقہ بیہ ہے کہ امام شافعی نے جن احادیث سے استد لال کیان سے زیادہ صحیح اور قوی حدیثیں امام اعظم کے پیش نظر تھیں جن کی بتا پر انہوں نے اول الذکر حدیثوں کو ترک کردیا۔

مثلاً حضرت ام بانی رضی اللہ تعالیٰ عنها ہے روایت ہے کہ اس پانی ہے وضو مردہ ہے جس میں کوئی چزیر کی جائے اور اس میں کوئی پاک چز مخلوط ہو جائے ، امام الا حذیفہ نے اس حدیث کو اس حدیث کی بنا پر ترک کیا ہے جسے امام بخاری و مسلم نے بالا نفاق روایت کیا ہے اور وہ حضرت ام عظتیہ رضی اللہ تعالیٰ عنها کی روایت ہے کہ مار بے پاس رسول اللہ علیظیفہ تشریف لائے ، ہم آپ کی صاحبز اوی حضرت ذین بیا ام کلثوم رضی اللہ تعالیٰ عظما کو عنسل وے رہی تعمیں ، فرمایا : "انہ میں پانی اور بیر ک کہ چوں کے ساتھ عند اور آخری مر تبہ کا فور شامل کر و"، اس حدیث صحیح کی بنا پر ام او حذیفہ نے فرمایا : "جس پانی سے سی و صف کو کوئی پاک چز تبدیل کر وے مثل اشان (کھار) مٹی ، صابون یا زعفر ان تو اس سے وضو کر نا جائز ہے "، امام شافتی کے زیو کی جائز نہیں ہے - اس طرح المام اعظم نے سے حدیث ترک کی ہے : اشان (کھار) مٹی ، صابون یا زعفر ان تو اس سے وضو کر نا جائز ہے "، امام شافتی کے زیو کی جائز نہیں ہے - اس طرح المام اعظم نے سے حدیث ترک کی ہے :

www.waseemziyai.con

"جب یانی دو منکوں کو پہنچ جائے تودہ نجاست کو نہیں اٹھا تا"-یہ حدیث صحیحین (مخاری د مسلم ) میں نہیں ہے ،اس کی سند میں بھی اضطر اب ہے ، امام اعظم نے امام مخاری ومسلم کی متفق علیہ حدیث سے استد لال کیاہے : لَا يَلُولَنَّ أَحَدُكُم فِي المَاءِ الدَّانِمِ ثُمَّ يَتَوَ ضَأَ مِنهُ وَلَفَظُ مُسلِم ثُمَّ يَغتَسِلُ <sup>ل</sup> اتم میں سے ایک شخص کھڑ ے یانی میں ہر گزیپیثاب نہ کرے ، پھر اس سے د ضو کرے ، امام مسلم کی روایت میں پھر غسل کرے ، پھر بیہ واقعہ بھی ثابت ہے کہ ایک حبشی چاوز مزم میں گر گیا تواس کایانی نکالا گیا، یہ داقعہ صحابۂ کرام کے سانے پیش آیا (ادر کسی ن اختلاف نهیں کیا، اگر زیاد دمانی پلید نه ہو تا توجاہ زمز م کایانی نه نکالا جاتا ۲۱ قادری) اسی طرح وہ عام حدیثیں جن میں آیا ہے کہ حیوان کے مرنے سے یانی پلید ہوجاتا ہے، امام ابد حنیفہ نے ان احادیث کوان حیوانوں کی موت کے سلسلے میں ترک کر دیا جن میں خون نہیں ہوتا ، مثلا مچھر ، کھی ، کھر اور پچھو ، ان کے پیش نظر وہ حدیث صحیح ہے جسے امام بخاری نے اپنی صحیح میں روایت کیا کہ رسول اللہ علیک نے فرمايا :

"جب تم میں سے کسی کے برتن میں مکھی گرجائے تواسے پوری ڈیو دے ، پھر نکال کر پھینک دے ، کیونکہ اس کے ایک بکر میں شفا اور دو ہرے میں یہماری ہے، مکھی شفادالے بکر سے پہلے یہماری دالابکر ڈیو تی ہے" ک مردے کے بارے میں دار دہونے والی احادیث کے عموم کو لوام اعظم نے ترک کیا اور فرمایا کہ مردہ جانور کی کھال کی خاص طریقے سے دبا غت (رنگنا) جائز ہے انہوں نے امام مخاری و مسلم کی روایت کر دہ حدیث صحیح سے استد لال کیا، این عباس رضی اللہ تعالیٰ عنصار دایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیف ایک مردہ بڑی کے پاس

ے گزرے تو فرمایا : تم نے اس سے نفع کیوں نہیں حاصل کیا ؟ صحابۂ کرام نے عرض کیایار سول اللہ علیظیم ! بیہ مردہ بحری ہے ، فرمایا : صرف اس کا کھانا حرام ہے لہ ، اس لیے اس کی کھال دباغت سے پاک ہو جاتی ہے ، اتمہ کی ایک جماعت کا اس میں اختلاف ہے-

کچھ احادیث ہیں جن سے معلوم ہو تا ہے کہ منی (ماد ہُ حیات) کا دھونا واجب نہیں ہے، اے رگر ڈالنااور کھرج دیناکافی ہے، چھ لوگوں نے گمان کیا کہ امام ابو حنیفہ نے ان احادیث کو ترک کر دیاہے، کیونکہ انہوں نے کہاہے کہ منی نایاک ہے، حالانکہ امام اعظم نے احادیث کوترک نہیں کیابلحہ ان پر عمل کیا ہے، انہوں نے فرمایا کہ منی خشک ہو تواہے کھرچ دیناکا فی ہے ،تر ہو تواہے دھوناداجب ہے ، ان کے سامنے وہ حدیث صحیح ہے جسے امام بخاری اور مسلم نے بالا تفاق روایت کیا، حضرت عطاء بن بیار فرماتے ہیں کہ مجھے ام المنو منین عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہانے بیان کیا کہ وہ رسول اللہ علیقہ کے کپڑے سے منی دھویا کرتی تھیں تک، اس لئے امام ابو حذیفہ نے فرمایا کہ منی نایاک ہے ، امام شافعی اس مسئلے میں مخالف میں (ان سے نزدیک منی یاک ہے، ۱۲ قادری) اس سلسلے کی وہ احادیث میں جن میں وارد ہے کہ نبی اکرم علیظہ نے تین تین مرتبہ وضو کیا، مخالفین نے گمان کیا کہ امام او حنیفہ نے ان احادیث پر عمل نہیں کیا، کیو نکہ وہ کہتے ہیں کہ سر کامسح ایک دفعہ کیاجائیگا،ان کی دلیل وہ حدیث ہے جوامام ترندی نے روایت کی ہے، انہوں نے رسول اللہ علیقہ کے وضو کا طریقہ بیان کیا اور اس میں بیان کیا کہ آپ نے سر کا ایک دفعہ مسح کیا ،امام تر مذی نے فرمایا کہ سے حدیث حسن صحیح ہے، بعض شافعیہ تبھی تسلیم کرتے ہیں کہ سر کا تین بار مسح کرنے

ا محمد بن اسلعیل بخاری، لهام : ۲- اس حدیث کے رادی سلیمان بن بیار میں ، دیکھتے مخاری شریف عربی ج اس ۲۳۰

کے بارے میں کوئی صحیح حدیث تابت نہیں ہے ، بعض راویوں نے حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت میں تین دفعہ مسح کرنے کااضافہ کر دیاہے ، اس بات کی آین جگہ پر تحقیق کی گئی۔۔ کچھ احادیث اول وقت میں نماز کے اداکرنے کے بارے میں دارد ہیں، مخالفین نے گمان کیا کہ امام ابد حنیفہ نے ان پر عمل نہیں کیا، کیونکہ دہ کہتے ہیں کہ نماز فجر رو شن کر کے پڑھناافضل ہے،اور ظہر کو ٹھنڈا کر کے پڑھناافضل ہے،اس پروہ دو حدیثیں پیش کرتے ہیں جو نماز فخر اور ظہر کے بارے میں وار دہیں کے ،اس کی بے شار مثالیں میں، اگر ہم ان کا احاطہ کریں تو کلام طویل ہو جائے گا، ایس احادیث مسند امام اعظم میں مذکور ہیں،اس معاملے کے انتظام اور پیکمیل کی ذمہ داری شیخ این ہمام رحمہ اللہ تعالٰی کی شرح نے لی ہے ،اللہ تعالٰی انہیں جزائے خیر عطافرمائے – ایک اہم نکتہ

یہ بھی قابل توجہ حقیقت ہے کہ احتاف نے جن احادیث سے استد لال کیا ہے اور شافعیہ نے ان پر طعن کیا ہے تو یہ طعن ان بعض رادیوں پر ہے جو امام اید حنیفہ کے زمانے کے بعد آئے ، بعد میں آنے والے رادی کی منا پر حدیث کے ضعیف ہونے کا جو حکم لگایا جائے ضرور کی نہیں کہ ضعف کا حکم پہلے زمانے میں بھی لگایا جائے جب وہ راوی اس حدیث میں موجود ہی نہیں تھا، ہو سکتا ہے کہ حدیث پہلے زمانے میں صحت اور قبولیت کی شر الط کے جع ہونے کی منا پر صحیح ہو ، مثلاً وہ حدیث جس سے امام اور قبولیت کی شر الط کے جع ہونے کی منا پر صحیح ہو ، مثلاً وہ حدیث جس سے امام اور قبولیت کی شر الط کے جع ہونے کی منا پر صحیح ہو ، مثلاً وہ حدیث جس سے امام ای جنی اکر متلک نے فرمایا : اصب وال الصب فائد اعظم لائجور بکم او اعظم للا جر - (او داؤد عربی ن اس اب ہی ای پر خرک ہو ۔ استد لال کیا ہو وہ کم واسطوں کی بنا پر صحیح ہو ، جس قول کے مطابق امام اب ہی ای پر کی اس میں ہے، ظہر کیا رہ میں فرمایا : ازر دُوا بالطُفور فَان شیدة الحرّ مِن فَدِ جَعَدَّمَ (حاری

الد حنيفہ كا صحابى سے سماع ثابت ہے اس كے مطابق ايك واسط در ميان ميں ہو گا اور اگر انہوں نے تابعين سے حديث سنى ہے تو دو واسط در ميان ميں ہوں گے ، پھر بعد والے زمانے ميں واسط اور راوى زيادہ ہو گئے اور ان ميں ضعف اور كمز ورى پائى گئى تو بعد دالے راوى پر جرح سے لاز م شيس آتا كہ اس حديث كے ضعيف ہونے كا حكم لگاديا جائے ، كيونكہ پہلے زمانے ميں اس حديث كى روايت پر كوئى اعتراض نہ تھا، يہ واضح نكتہ ہم جو راقم (شيخ محقق) كے ذہن ميں واقع ہوا، ميرى نظر سے شيس گزرا كہ كى نے اس كا تذكرہ كيا ہو، خلام سے كہ علاء احناف نے اس كاذكر اس لئے شيس كيا كہ سي

بہ اس طرح ہے جیسے بعض محققین نے ذکر کیا کہ کسی حدیث کے متواتر، مشہور پاخبر داحد ہونے کا تحکم دور اول میں اعتبار کیا جائے گا ، در نہ بہت سی حدیثیں جو اس زمانے میں خبر واحد تھیں ہعد میں راویوں اور طلباء حدیث کی زیادتی وجہ سے سندیں زیادہ ہو گئیں تودہ حدیثیں مشہور ہو گئیں،اسی لئے محد ثبین نے خبر متواتر میں مہ شرط لگائی ہے کہ اس حدیث کا اول ، دسط اور آخر ایک جیسا ہو (ہر در بے میں راد ی اتنے زیادہ ہوں کہ ان کا جھوٹ پر جمع ہوناعاد و محال ہو ۱۳ قادری) اکثر حنفی مسائل امام احمد کے موافق ہیں امام ابد حنیفہ کا مذہب حدیث شریف کے موافق اور اس پر مبنی ہے ، اس کی دلیل ہے ہے کہ امام اعظم کا مذہب اکثر مسائل میں امام احمد بن حنبل کے مذہب کے موافق ہے، عموماً مسائل میں ان کے در میان اختلاف نہیں ہے، اور اگر امام احمد ین حنبل کا ظاہر مذہب مخالف بھی ہو تو کم از کم ان کے ہاں موافق روایت بھی مل جائے گی ، جیسے کہ تتاب الخرقی' کے مطالعہ سے ظاہر ہو تاہے ، بیہ امام احمہ کے

اور نادر ہے

# www.waseemziyai.com

r p i

امام بحقت حضرت عبد اللد بن المبارک فرماتے ہیں کہ میں نے امام ابو حنیفہ کو فرماتے ہوئے سنا کہ رسول اللہ علیک کی جو حدیثیں آئیں وہ سر آنکھوں پر اور جو آثار صحابۂ کرام سے آئیں وہ بھی سر آنکھوں پر ، ہم ان میں سے سی صحابی کے قول کو اختیار کر لیتے ہیں ، لیکن ایسا نہیں کہ تمام صحابہ کے اقوال کو چھوڑ دیں ، اور جب تابعین کے اقوال ہوں تو دہ اور ہم ہر اہر ہیں (کیو نکہ امام اعظم بھی تابعی ہیں ۲ تا قادری) ہم حق کی تحقیق اور تلاش میں ان کی مزاحت کرتے ہیں-امام اعظم کب قیاس سے کام لیتے ؟ رہم نے ہیں کہ امام ابو حنیفہ کے سانے

حدیث شریف آتی تواس کی پیروی کرتے، جب صحابۂ کرام اور متقدمین تابعین کا کج ئی

ار شادآتا توان کی پیروی اقتدا کرتے ، صورت و گیر اجتهاد اور رائے سے کام لیتے ، جب ان کے سامنے کوئی مسئلہ پیش ہوتا تو اپنے شاگر دول سے اس پر طویل مدت تک بحث کرتے پھر جواب دیتے تھے ، آپ کے شاگر دحد بیٹ ، فقہ اور زہدو تقوای کے عظیم ائمۂ دین تھے ، حافظ محمد بن حزم ظاہر کی کہتے ہیں کہ امام الد حنیفہ کے تمام شاگر د اس بات پر متفق ہیں کہ حدیث کی سند آگر چہ ضعیف ہو اجتماد اور قیاس سے مقد م اور اولی ہے (الح)

یہ حقیقت نماز میں قہقمہ لگانے سے متعلق حدیث (کہ قہقمہ سے نماز اور وضو دونوں ٹوٹ جاتے ہیں) سے ظاہر ہے ، کیونکہ یہ حدیث ضعیف ہے ، اس کے باوجو دامام اید حنیفہ نے اس حدیث پر عمل کیا ہے ، اور نماز سے باہر قہقمہ لگانے پر نماز کے قہقہہ کا قیاس ترک کر دیا (قیاس تو کہتا ہے کہ جب نماز سے باہر قہقمہ لگانے سے نماز اور وضو نہیں ٹوٹے تو نماز کے دور ان بھی قہقمہ نا قض نہیں ہونا چاہیے ۲۱-قادری) جب کہ امام شافعی قیاس پر عمل کرتے ہیں

امام الد حنيفہ فرماتے ميں نبيذ تمر (وہ پانى جس ميں تعبور يں ڈال دى گئى ہو لور ان كى متحاس پانى ميں پيدا ہو گئى ہو ١٢ قادرى) ہے وضو كرنا جائز ہے ، انہوں نے ليلة الجن (جب نبى اكرم عليقة كى جنات سے ملاقات ہوئى) سے متعلق حضرت اين مسعود رضى اللہ تعالى عنه كى حديث كواس مسلے كى دليل بتايا، بير حديث مرحدت اين مسعود رضى اللہ تعالى عنه كى حديث كواس مسلے كى دليل بتايا، بير حديث اگر چہ ضعيف ہے تاہم امام الد حنيفہ نے اس پر عمل كيا اور باقى مشروبات پر نبيذ ك قياس كوترك كر ديا (قياس تو كہتا ہے كہ جب دوسر ے مشروبات سے وضو نبيں كر سكتے تو نبيذ كے ساتھ بھى وضو جائزنہ ہو ١٢ قادرى) امام شافعى نے اس مسلے ميں محق قياس پر عمل كيا ہے -

امام ابد حنيفه رحمه الله تعالى مجبورى اور ضرورت تك تبنيح بغير

قیاس پر عمل نہیں کرتے ،اور قیاس بھی علت مؤثر ہ<sup>لہ</sup> کی بنا پر ہی کرتے ہیں ، قیا<sup>س</sup> تناسب کا ، قیاس شبہ سک اور قیاس طرد تک نہیں کرتے ،ان کے نزدیک قیاس کی بیر فتمیں مر دودادر متر وک ہیں جب کہ امام شافعی کے نزدیک مقبول ہیں امام ابد حنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ حدیث مرسل کو قبول کرتے ہیں اور اسے قیاس سے مقدم قرار دیتے ہیں، بر خلاف امام شافعی کے کہ وہ حدیث کی کٹی قسموں پر قیاس کو مقدم رکھتے ہیں حدیث کے قیاس سے مقدم ہونے کی تفصیل ہمارے نزدیک جدیث کے قیاس سے مقدم ہونے کے بارے میں اصول فقہہ میں تفصیلی گفتگو کی گئی ہے ،اور دہ پہر کہ رادی یا توردایت میں معروف ہو گایا مجہول ، مجہول ہونے کا مطلب بیر ہے کہ اس سے صرف ایک یادو حدیثیں مروی ہوں ، اگر ر دایت میں معردف ہو تواس کی دوصور تیں ہیں-ا- ده راوی فقه واجتهاد میں معروف ہو ،مثلاً چاروں خلفاء راشدین ادر عبادلہ خلانۂ لعین حضرت عبدالله بن مسعود ، عبد الله بن عباس اور حضرت عبدالله بن عمر اور ان جیسے دیگر صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم ان کی روایت کر د ہ احاد کیٹ مطلقاً مقبول ہیں ا علت مؤثروہ ہے ہے جس کے سبب دوسری چیز کا دجو د ہو مثلاً سورج ہے روشنی کا دجو د ہو تا ہے اور آگ کیے جلانے کا دجو دیایا جاتا ہے ۲۲ توقیق لکتی صدرالشریعہ نیبیداللہ بن مسعود مں ۲۰ ۵۰ دان : نولکشور ، کتھنؤ ) ۲۲ قادری ۲۔ قیاس بناسب وہ قیاس ہے جو نیات مؤثرہ کی بنا پر نہیں بلعہ علت مناسبہ کی بنا پر کہا جائے یعنی ایسی علب کی بنا پر کمیا جائے جوہندوں کو نفع پہنچائے یا نقصان دور کرے ،مثلاروزہ تریمیۂ نفس اور اخلاق کی اصلاح کے لئےر کھاجا تاہے ۱۴ توقیع س ۳۳ ۵ ۳۰ - دوچنروں میں دصف مشترک کی بنا پر ایک کا تحکم دوسر ی پر اگادینا خواد دوصف مؤثر نہ ہی ہو ، جیسے وضو میں چر ہ تین مرجبه دحوناسنت بے لمذاسر کامسی بھی تین مرجبہ سنت ہے کیونکہ دونوں دخوے فرض ہیں اتا قادری ٣- ايس و صف كي ما ير قياس كياجات جس ك ساته تعمياياجات ١٢ كوت للعلامة الصنازاني س ٢ ٥ ٥- (تعم یں اس وصف کے مؤثر ہونے کا انتہار نہ ہو) قادری

اگرچہ قیاس کے مخالف ہوں اور الی احاد یٹ قیاس سے مقدم ہیں۔ ۲- دور اوی فقہ واجتماد میں معروف نہ ہو ، بلعہ روایت اور عد الت میں معروف ہو ، جیسے حضرت الد ہر ریرہ اور حضرت آنس رضی اللہ تعالیٰ عنما ، ان کی روایت کر دہ حدیث اگر قیاس کے موافق ہے تو مقبول ہو گی ، اور اگر ایک قیاس کے موافق اور ایک حدیث اگر قیاس کے موافق ہے تو مقبول ہو گی ، اور اگر ایک قیاس کے موافق اور ایک قیاس کے مخالف ہو تب بھی مقبول ہو گی ، اور اگر تمام قیاسوں کے مخالف ہو تو مقبول نہیں ہو گی ، کیو نکہ اس کے قبول کر نے سے قیاس کا دروازہ ہی بند ہو جائے گا، حالا نکہ قیاس کا جواز کتاب و سنت سے ثامت ہے ، مشائخ نے اس کی مثال حدیث مطر تات لہ سے دی ہے۔ اگر دادی روایت میں مجمول ہو (اس سے صرف ایک یادو حدیث مروی

بیں ۱۲ قادری) اور وہ سلف سے روایت کرتا ہے ، اور سلف نے اس کی روایت کر دہ حدیث کے صحیح ہونے کا حکم دیا ہے تو وہ معروف کے حکم میں (اور مقبول) ہے ، اگر سلف نے اس حدیث پر طعن نہیں کیا تو وہ بھی مقبول ہے ، اگر بعض نے اس کی روایت

کور د کیا اور بعض نے قبول کیا ، اس کے ساتھ ہی ثقد محد ثین نے اس کی روایت کو نقل کیا اور وہ کسی قیاس کے مطابق ہے تو بھی مقبول ہے ، اگر اس راوی کی حدیث سلف صالحین میں ظاہر اور معروف نہیں تو اگر وہ راوی قرون ثلاث (صحابۂ کرام ، تابعین ، تبع تابعین ) میں سے ہے تو اس کی روایت بھی مقبول ہے ، کیو نکہ ان تینوں او دار میں سچائی کاغلبہ تھا، اور اگر وہ قرون ثلاثہ میں سے نہیں ہے تو اس کی روایت قبول نہیں کی جائے کی۔

بعض علماء نے فرمایا کہ بہ حضرت عیسیٰ بن ابان کا مذہب ہے کہ رادی کی حدیث قیاس پر اس وقت مقدم ہو گی جب راوی فق**یمہ** ہو ، امام زید دیتو سی اور اکژ متاخرین کا نہی مختار ہے ، کمیکن شیخ ابد الحسن کرخی اور ان کے متبعین کے نزدیک رادی کا فقیمہ اور مجتمد ہونا شرط شیں ہے ، بلکہ رادی کا فقط عادل ہونا حدیث کے مقدم ہونے کے لیے کافی ہے، کیونکہ حدیث کے مقبول ہونے کے لئے عدالت کافی ہے، مجہتد ہونے کااس میں دخل نہیں ہے ، ہمارے مشائع احناف نے حضرت اید ہر یرہ ر منی اللہ تعالیٰ عنہ کی حدیث پر عمل کیا ہے جب روزے دار بھول کر کھالے ( تواس کا روزہ نہیں ٹو نتا) حالا نکہ بیہ قیاس کے خلاف ہے یہاں تک کہ امام ابد حنیفہ نے فرمایا : ''اگرردایت نه ہوتی تومیں قیاس پر عمل کر تا(کہ روزہ ٹوٹ جائے گا)'' 🖌 🗸 فقاہت کی شرط لگانے والے کہتے ہیں کہ محد ثنین کے نزدیک روایت بالمعنی عام ہے ، اگر رادی میں فقاہت کی کمی ہو تو اس بات کا خد شہ رہے گا کہ حکہ بیٹ کا کچھ حصہ روایت کرنے سے رہ جائے اور حدیث میں شبہہ پیدا ہو جائے ، کیو نکہ راوی مجتمد نہیں ہے -صاحب کشف سے منقول ہے کہ بیان کردہ فرق ادر تفصیل نو پیدا ہے (متاخرین کابیان کردہ ہے۔ ۱۲ قادری)ورنہ خبر داحد تفصیل کے بغیر مقبول ہے اور قیاس سے مقدم ہے ، بعض علماء نے فرمایا کہ مجہول سے مراد وہ رادیٰ ہے جس کی

امام مالک سے منقول ہے کہ وہ فرمایا کرتے تھے کہ فقامت میں معروف راوی کی حدیث پر قیاس مقدم ہے ، لہذا اگر راوی فقامت میں معروف نہیں ہے تو اس کی حدیث سے قیاس بطریق اولیٰ مقدم ہوگا، شافعیہ سے منقول ہے کہ اگر علت (جس کی بنا پر قیاس کیا جارہا ہے) کوالیں نص کی تائید حاصل ہے جو اس خبر سے رائح ہے اور وہ علت قطعی طور پر فرع میں موجود ہے تو قیاس مقدم ہوگا ----- والله تعالیٰ اعلم-

اعل ظواہر اور جو محد ثمین ان کے مذہب پر ہیں وہ حدیث کی تمام قسموں پر عمل کرتے ہیں آگرچہ وہ حدیث ضعیف ہویا مختلف فیہ ہو ،البتہ اس حدیث پر عمل نہیں کرتے جس کے موضوع ہونے پر اتفاق ہو ، صحاح ستہ کے مصفین میں سے امام زمانی کا نہی مذہب ہے ،وہ ہر اس راوی سے حدیث لیتے تھے جس کے ترک پر اجماع نہ ہو ، عظیم محدث امام ایو داود سجستانی کو جب کسی باب میں دوسر ی حدیث نہ ملتی تو ضعیف حدیث ہی بیان کر دیتے تھے اور اسے علماء کے قیاس پر ترجیح دیتے تھے -رائے کو بحالت مجبور کی اختیار کمیا جاتا ہے امام شعبی فرماتے ہیں یہ علماء جو کچھ تہیں نبی اکر م علیق سے بیان

کریں اسے لے لوادر جو کچھ اپنی رائے سے بیان کریں اسے کوڑے کر کٹ میں پھینک

2 M M

دو، بیہ بھی فرمایا : ''رائے مر دار کی طرح ہے ، جب تم مجبور ادر مضطر ہو تواسے کھالو''، یہ بھی فرماتے تھے کہ سنت قیاس سے مقدم ہے ،اس لئے سنت کی پیروی کرد ،بد عتی نہ ہو، جب تک تم روایت پر عمل کرو گے ہر گز گمر اہ نہیں ہو گے۔ امام شافعی سے منفول ہے کہ جب میں رسول اللہ علی کے ارشاد کے خلاف کوئیبات کہوں، یا کوئی قاعدہادر قانون، باؤں تو معتبر وہی ہے جور سول اللہ علیک ج نے فرمایادر میر اقول بھی دہی ہے – امام شافعی پیربات باربار کہا کرتے تھے ، جیسے کہ امام پہلقی نے مدخل میں بیان کیا، مختصر طیبی میں ہے کہ امام شافعی کابیہ مشہور مقولہ مذکور ہے کہ جب میں کوئی مسئلہ بیان کروں اور تمہیں ایسی حدیث مل جائے جو اس کے خلاف ہو توتم میرے قول کو چھوڑ دواور حدیث پر عمل کرو، ان کے مذہب کے بعض علماء مثلاً امام نووی اور رافعی نے اسی قول پر عمل کیا ہے ، جب کوئی حدیث امام شافعی کے قول کے مخالف دار دہو توان کے قول کو ترک کر دیتے ہیں اور حدیث پر عمل کرتے ہیں،امام شافعی کے قول کے اطلاق سے معلوم ہو تاہے کہ وہ ہر حدیث کواینے قول پر ترجیح دیتے ہیں ، خواہ صحیح ہویاضعیف ، تو ان کابیہ قول امام شعبی وغیرہ کے قول کے مناسب ہے جو قیاس پر حدیث کو ترجیح دیتے ہیں اگرچہ حدیث ضعف ہی ہو-کیکن امام نودی کے کلام سے معلوم ہو تاہے کہ صحیح حدیث مراد ہے ، بہر صورت اس قول کے ساتھ شرط ہیہے کہ بیربات معلوم ہو کہ بیرحد بیٹ امام شافعی کو نہیں پینچی، بیہ بھی معلوم ہو کہ بیہ حدیث منسوخ یامؤ ڈل نہیں ہے ،ادریہ معاملہ بہت مشکل ہے، کیونکہ ہو سکتا ہے کہ امام شافعی نے جس حدیث کے مخالف قول کیا ہے دہ انہیں نہنچی ہو،لیکن انہوں نے اس لئے مخالفت کی ہو کہ انہیں اس کے منسوخ ہونے کاعلم ہویاان کے نزدیک متو وّل ہو، اس لیے انہوں نے مخالفت کی ہو، جیسے کہ کس

مذہب کے مقلدین کا حال ہے کہ جب انہیں اپنے امام کے قول کے مخالف کوئی حدیث مل جائے تواس پر عمل نہیں کرتے اور کہتے ہیں کہ ممکن ہے یہ حدیث ہمارے امام کو پیچی ہو اور ان کو معلوم ہو کہ یہ منسوخ ہے یا انہوں نے اپنے قول کے مطابق اس کی تاویل کی ہو ، اس لئے ہم امام کی روایت پر عمل کرتے ہیں اور حدیث پر عمل نہیں کرتے ، اور یہ ظاہر ہے ، اسی طرح مولانا محمد حنفی نے خلاصۂ طبقی کی شرح میں اپنے استاذ ﷺ الاسلام ہر دی سے نقل کرتے ہوئے بیان کیا ہے۔

مخفی نہ رہے کہ اس کلام سے معلوم ہو تا ہے کہ مجمع کے لئے یہ ضروری نہیں کہ سمی باب میں وارد تمام احادیث کا عالم اور حافظ ہو، بلحہ اس کے لئے وسیخ علم اور نصوص سے احکام کی معرفت اور استنباط کی کامل استعد اد کافی ہے، جیسے کہ فقہ ک طے شدہ تعریف سے معلوم ہو تا ہے، جو حضر اتبالا تفاق مجمع بین ان سے لااً در یہ (میں نہیں جانیا)کا قول صادر ہونے کا ای پر مدار ہے۔

امام مالک فرماتے ہیں کہ سلف میں سے جن حضر ات سے ہماری ملا قات ہوئی ہے ہم نے ان میں سے کسی کا یہ قول نہیں پایا کہ صرف جعہ کے دن روزہ رکھنا مردہ ہے، امام نودی فرماتے ہیں کہ جمہور علماء اسے مکردہ قرار دیتے ہیں، اس بار لے میں احادیث وارد ہیں اور دہ صحیح بھی ہیں، ممکن ہے یہ احادیث امام مالک کو نہ پہنچی ہوں، جب حدیث کسی عالم کے قول کے مخالف ہو تو عموماً علماء یہ کہہ دیتے ہیں کہ غالباً یہ حدیث اس عالم کو نہیں پہنچی، واللہ تعالیٰ اعلم، ان شاء اللہ العزیز اس کی تحقیق رسالے کے آخر میں آئے گی، ہم اس سے پہلے، یان کر چکے ہیں کہ صحابۂ کرام میں سے ہر ایک کے پاس دہ علم تھا جو دو مر دل کے پار نہ تھا، ان میں سے کو گئی تھی ایسا میں سے ہر ایک کے پاس دہ علم تھا جو دو مر دل کے پار نہ تھا، ان میں سے کو گئی تھی ایسا

میں اختلاف ہے ، کی بعض کتے ہیں کہ چھ مرد صحابہ اور ایک صحابیہ سے ملاقات اور روایت کی ، کی بعض سات صحابہ اور ایک صحابیہ ، کی اور بعض پانچ صحابہ اور ایک صحابیہ کی ملاقات ہیان کرتے ہیں ، مشہور اور اصح قول کے مطابق امام اعظم کی ولادت • ۸ ھ میں ہو گی ، اس قول کے مطابق امام اعظم کی ولادت • ۸ ھ میں ہو گی ، اس قول کے مطابق جن صحابۂ کرام سے ملاقات ہیان کی گئی ہے ، ان میں سے بعض کی ملاقات میں اشکال ہے ، ایک روایت کے مطابق ان کی گئی ہے ، ان میں سے معاہ میں کی ملاقات ہیان کرتے ہیں ، مشہور اور اصح قول کے مطابق امام اعظم کی ولادت محاب میں میں میں ہو گی ، اس قول کے مطابق جن صحابۂ کرام سے ملاقات ہیان کی گئی ہے ، ان میں سے بعض کی ملاقات میں اشکال ہے ، ایک روایت کے مطابق ان کی گئی ہے ، ان میں سے بعض کی ملاقات میں اشکال ہے ، ایک روایت کے مطابق ان کی ولادت الا ھ میں ہے ، اس روایت کے مطابق کوئی اشکال ہے ، ایک روایت کے مطابق ان کی گئی ہے ، ان روایت صح مطابق کی میں ہے ، میں ہوئی ، اس روایت کے مطابق کوئی اشکال ہیں رہتا ، لیکن علماء نے میان کی گئی ہے ، ان روایت صح مطابق کوئی اشکال ہیں رہتا ، لیکن علماء نے میان کی کہ ہے ہوں روایت کے مطابق ان کی ولادت الا ھ

امام اعظم نے کن صحابۂ کر ام سے حدیث سنی ؟

ہم آیندہ سطور میں صاحب مُسنَد اور ارباب طبقات کے حوالے سے ان صحابۂ کرام کے اسماء مبار کہ بیان کریں گے اور ہر جگہ موافق اور مخالف اقوال بیان کریں گے ، یہاں تک یہ حق ظاہر ہو جائے ، منگرین نے اگر چہ ان کی سندوں میں کام کیا ہے اور تاریخ سے ان کی موافقت ہوتی ہے تو یہ دوسر ی بات ہے اور ان کے ذمہ ثابت کرنا ہے-

· علم كاطلب كرنام مسلمان مر دادر عورت ير فرض ب"-بعض علماء نے بیان کیا کہ امام ابد حنیفہ نے فرمایا : ·· میں نے کئی مرتبہ حضرت انس بن مالک کی زیارت کی ، دہ بالوں کو سرخ رنگ دیا کرتے تھے ، بصر ہیں ان کی دفات ہوئی ، دہ بصر ہیں فوت ہونے دالے آخری صحابی ہیں،ان کی دفات اور میں ہوئی'' یعض علماء نے کہا ۹۲ ہے میں اور بعض نے ۹۳ ہ میں ان کی دفات ہیان کی ، اسی طرح جامع الاصول ميں ب، علامه ذهبي نے كاشف ميں ٩٣ هربيان كيا، أس وقت امام او جنیفہ کی عمر گیارہ سال بلجہ اس سے زیادہ تھی، اس کے علاوہ امام اعظم نے ایک دوسری حدیث روایت کی اور دہ ہی ہے کہ نبی اکر معلیق نے فرمایا : اَلدَّالُ عَلَى الخَير كَفَاعِلِهِ ، وَاللَّهُ يُحِبُّ إِغَاثَةَ اللَّهِفَان · · نیکی پر را ہنمائی کرنے دالا نیکی کرنے دالے کی طرح ہے ، اور اللہ تعالٰی یریشان حال کی امداد کرنے والے کو محبوب رکھتا ہے"-O دوسرے حضرت عبداللَّد بن انئیس ہمزے پر پیش جُھنے، رسول اللَّد عليظة کے صحابی ہیں، امام اعظم فرماتے ہیں میں نے ان کی زیارت کی انہوں نے فرمایا : میں نے ر سول الله عليصة كو فرمات ہوئے سنا : حبثك الشكىءَ يُعمى ويُصِهُ «سی شے سے تیر می محبت اندھااور ہمر اکر دیتی ہے" اس پر اعتراض کیا گیا ہے کہ حضرت عبداللہ جھنی کی دفات ۵۴ کا ۵۵ ہ میں ہوئی (اس دقت امام اند حذیفہ پید ابھی نہیں ہوئے تھے)اس کاجواب بیہ دیا گیاہے کہ اس نام کے پانچ صحابی ہیں، ممکن ہے جس صحابی سے امام ابد حنیفہ نے روایت کی ہے دہ

201

مشہور صحابی جھنی کے علاوہ ہوں ، اس جواب پر بیدرد کیا گیا ہے کہ کوفہ میں تشریف لانے والے صرف عبد اللہ بن أنيس ميں، اور بير طے شدہ بات ہے کہ وہ امام ایو حذيفہ کی پیدایش سے پہلے د فات یا گئے تھے ، بعض احناف نے اپنی سند کے ساتھ میان کیا کہ امام الو حنيفه في فرمابا : ميري دلادت سن ٨٠ هه ميں ہوئي،ادر حضرت عبداللہ بن انيس رسول اللہ علیک کے صحافی من ۹۴ ھ میں کوفہ تشریف لائے ، میں نے ان ک زیارت کی اور انہیں فرماتے ہوئے سنا کہ رسول اللہ عقاب نے فرمایا : حبثك الشكىء يعمى ويُصِمُ اس پر اعتراض بیہ کیا گیا ہے کہ اس سند میں کئی مجہول رادی ہیں ،ادریہ بیان کیا گیا ہے کہ کوفہ میں آنےوالے ابن اُنّیس جھنے ہیں اور بیا طے شدہ ہے کہ ان کی دفات امام او حنيفه كى يدائش سے يمل ب ، يد تمام تفتكو صاحب طبقات في بان كى ب-ی میں کہتا ہوں کہ جامع الاصول میں اس نام کے صرف ایک صحابی کاذ کر کیا گیاہے، اور وہ ہیں ابو یحییٰ عبداللہ بن أنّیس جھنی انصاری مدنی، انصار کے حلیف تھے، بعض محد ثنین نے کہا کہ وہ انصار میں سے تھے، علامہ ذہبی نے کاشف میں بیان کیا عبداللد بن اُنیس جھنی انصار کے حلیف تھے ، بیعت عقبہ میں شریک ہوئے ،بڑے بہادرادر شجاع تھے ، پھر حضرت عبداللہ بن اُنیل انصار ی کا ذکر کیااور فرمایاشاید که مدوجی میلے ہی ہیں-O ---- تیسرے صحافی عبداللد بن حارث میں ، امام ابو یوسف روایت کرتے ہیں .

کہ امام اند حنیفہ نے فرمایا کہ میں سن ۸۰ ھامیں پیدا ہوا، سن ۹۶ ھامیں اپنے والد کے ساتھ جج کیا،اس دفت میر می عمر سولہ سال تھی، جب میں مسجد حرام میں داخل ہوا

تو میں نے بہت بڑا اجتماع دیکھا ، میں نے اپنے والد کو یو چھا کہ بیہ کون لوگ ہیں ؟ انہوں نے بتایا کہ بیر رسول اللہ علیقہ کے صحابی حضرت عبد اللہ بن حارث بن جزء (جیم پر زبر، زاساکن اور اس کے بعد ہمزہ) زہیدی یہیں، میں ان کی خدمت میں حاضر ہوا توان کو فرماتے ہوئے سنا کہ میں نے رسول اللہ علیہ کو فرماتے ہوئے سنا : مَن تَفَقَّهُ فِي دِين اللَّهِ كَفَاهُ اللَّهُ هَمَّهُ وَرَزَقَهُ مِن حَيثُ لَا يَحتَسِبُ · جو شخص اللہ تعالیٰ کے دین کا فہم حاصل کرے ، اللہ تعالیٰ اس کے مقاصد لیورے فرمائے گااور اسے ایسی جگہ سے رزق عطافرمائے گا جہال سے اسے گمان بھی نہیں ہوگا' اس روایت پر بھی اعتراض کیا گیا ہے کہ حضرت عبداللہ بن حارث س ۵۵ حایا۲۸ حایا۸۸ خامیں مصر میں فوت ہوئے، اسی طرح جامع الاصول میں ہے، کاشف (علامه ذهبی) میں ہے کہ سن ۲ ۸ ھ میں ان کی وفات ہوئی، آخر عمر میں تابینا ہو گئے بتھے، وہ مصر میں د فات پانے دالے آخری صحابی شھے، گویا کہ بیراس توجیہہ کا جواب ہے کہ جب حضرت عبدالللہ سن ۸۲ دیا ۸۸ د میں فوت ہوئے ، اس وقت امام ابو حنیفہ کی عمر چھ ما آٹھ سال تھی ، اس عمر کا کوئی شخص سمجھ دار ہو تو محد ثنین کے نزد یک اس کا حدیث حاصل کرنا جائز ہے ، علامة ذهبی نے فرمایا که حضرت عبداللَّد مصر میں سن ۸۲ ہے میں فوت ہوئے ،وہ نہ نؤ مکہ مکر مہ گئے اور نہ ہی کو فہ گئے لہٰذاامام ابو حذیفہ کابیہ کہنا تنجیح نہیں ہے کہ میں نے س ۹۶ھ میں ان کی زیارت کی ، سمی وجہ ہے کہ ہمارے مشائخ متاخرین میں سے مصر کے شیخ ابد القاسم حنفی اور ان کے علاوہ ایک جماعت نے اس واقعہ کار د کیاہے ، انہوں نے کہا کہ اس واقعہ کی سند میں ر دوبد ل اور تحریف ہے، اور اس میں ایک اسار او ی بھی ہے جس کے کد تاب ہونے یرا تفاق ہے-

# ror

| میں نے حضرت عبد اللہ بن ابنی اوفی کو فرماتے ہوئے ساکہ میں نے رسول اللہ علیک             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| كو فرماتے ہوئے سناكہ :                                                                  |
| مَنْ بَنِي مَسْجِدًا وَلَوْ كَمَفْحَصِ قَطَاةٍبَنَى اللَّهُ لَهُ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ |
| " جس شخص نے متجد ہنائی اگر چہ قطا( پر ندے ) کے گھونسلے کی مثل ہو                        |
| اللہ تعالیٰ اس کے لئے جنت میں گھر بنائے گا-''                                           |
| یہ سن ۸۶ ھادر ایک قول کے مطابق ۷۷ ھ میں کوفہ میں وفات پانے دالے آخری                    |
| صحابی نتھے،اس وقت امام ابد حذیفہ کی عمر چھ پاسات سال تھی (سوال کیا جاسکتا ہے کہ         |
| اس عمر میں امام صاحب کاحدیث سننا کس طرح صحیح ہو گا؟ ۱۲ قادری )اس کاجواب بیہ             |
| ہے کہ بچہ جب سمجھ دار ہو تواس کا حدیث سننا صحیح ہے، اگر چہ اس کی عمر چھ یا سات          |
| سال ہو، سمی صحیح قول ہے، جمہور محد ثنین اسی کے قائل ہیں،ادر اسی پر عمل ہے،              |
| جیسے کہ اصول حدیث کی کتب میں میان کیا گیا ہے ، ایک قول مد ہے کہ حضرت                    |
| عبداللہ کی دفات سن ۸۰ ھ میں ہوئی ،اس روایت کے مطابق ان کی زیارت صحیح نہیں               |
| ہو گی ( کیو نکہ اسی سال امام اعظم کی دلادت ہوئی ہے ۲۲ قادری)                            |
| و بانچویں صحابی حضرت واثلہ بن الاستفع ہیں، امام ابو حنیفہ فرماتے ہیں میں                |
| نے انہیں فرماتے ہوئے سنا کہ میں نے رسول اللہ علیہ کو فرماتے ہوئے سنا :                  |
| لَا تُظْهِر شَمَاتَة كَاخِيْكَ فَيُعَا فِيَهُ اللَّهُ وَيَبْتَلِيَكَ                    |
| ''اپنے بھائی کی مُصیبت پر خوشی کااظہار نہ کر ،اللہ تعالٰیٰ اسے عافیت عطا                |
| فرمادے گااور تخصے مبتلا کردے گا''-                                                      |
| ان ہی ہے آیک دوسر می روایت کی ہے                                                        |

دَعْ مَا يُرِيْبُكَ إِلَى مَا لَا يُرِيْبُكُ » جو چیز تحقیح شک میں ڈالے اسے چھوڑ کرالیں چیز اختیار کرجو تحقیے شک میں نہ ڈالے " اسی طرح الطبقات میں ہے، صاحب طبقات نے فرمایا : پہلی حدیث امام ترمذی نے سد حسن سے روایت کی ہے ، دوسر می حدیث صحابۂ کرام کی ایک جماعت نے روایت کی ہے اور ائمہ نے اسے صحیح قرار دیاہے ، حضرت واثلہ بن الاستقع رضی الله تعالى عنه كاايك سوسال كي عمر ميں بيت المقدس ميں انتقال ہوا،ايك قول سير ہے کہ سن ۸۵ ہویا ۸۷ ہے میں اٹھانوے سال کی عمر میں دمشق میں فوت ہوئے ، اس طرح جامع الاصول اور كاشف ميں ہے، الطبقات ميں ہے كہ حضرت امير معاديد کے دورامارت میں ان کی وفات ہوئی ،اور حضرت امیر معادیہ کا نتقال سن ۲۰ دہ میں ہوا،اور بیہ غلط ہے،ایک قول بیر ہے کہ حضرت عبد اللہ کی خلافت میں فوت ہوئے-O ----- چیخ صحابی حضرت جابر بن عبداللد انصاری بین (امام اعظم ان سے رادی ہیں کہ )ایک شخص نے رسول اللہ علیہ کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیایار سول اللّٰہ ! مجھے کوئی اولاد نہیں دی گئی اور نہ ہی میرے ہاں کوئی بچہ پیدا ہوا ہے ہآپ نے فرمایا : تم بخترت استغفار اور صدقه کاعمل کیوں نہیں ابناتے ؟ ان دونوں کی برکت سے تمہیں اولاد دی جائے گی، حضرت جابر فرماتے ہیں کہ وہ صحابی کثرت کے صدقہ دیتے اور استغفار کرتے تھے ، ان کے ہاں نو لڑکے پیدا ہوئے ، اس روایت پر بیر اعتراض کیا گیا ہے کہ حضرت جاہر رضی اللہ تعالٰی عنہ کی وفات سن ۸ ۷ ھے اور ایک قول کے مطابق سن 9 بے دومیں ہوئی ، یعنی امام ابو حنیفہ کی ولادت سے ایک یا دوسال سلے، اس لئے محد ثنین نے کہا ہے کہ امام ابد حنیفہ سے جو حدیث حضرت جاہر کے

حوالے سے روایت کی گئی ہے موضوع ہے ، علی بن المدینی فرماتے ہیں کہ حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے وصیت فرمائی کہ جمّاح (بن یوسف) ان کی نمازہ جنازہ نہ یڑھائے، شیخ (این حجر) نے اصابہ میں فرمایا کہ یہ بیٹیم بن عدی کے قول کے مطابق ہے کہ حضرت جاہر کی وفات مدینہ منورہ میں سن <sup>مہر</sup> کے هاور بعض حضرات نے کہا س ۲ بے حد میں ہوئی ادران کی نماز جناز دامیر مدینہ حضرت ابّان بن عثمان نے پڑھائی-ساتوس صحابیه به حضرت عائشه بنت عجر در رضی الله تعالیٰ عنها، مروی ب کہ امام ایو حنیفہ نے ان سے بیر حدیث روایت کی أكثَرُ جُندِ اللَّهِ ٱلجَرَادُ لَا آكُلُهُ وَلَا أُحَرَّ مُهُ ''الللہ تعالیٰ کابڑی تعداد دالالشکر مُڈی ہے ، نہ تو میں اسے کھاتا ہوں اور نه بی حرام قرار دیتا ہوں'' ہمیں ان تماہوں میں اس روایت کا ذکر نہیں ملا، صاحب طبقات نے بیان کیاہے کہ علامہ ذہبی اور شیخ الاسلام این حجر کے کلام کا خلاصہ بیرہے کہ بدروایت صحیح نہیں ہے ،اور معردف بھی نہیں ہے o ----- اٹھویں صحابی حضرت ابد الطفیل عامر بن واثلہ (ثاء کے پنچے زیر ہے)ان کی د فات کے بارے میں مختلف اقوال ہیں ۲ • اھ – ۷ • اھ – • ااھ صحابۂ کرام میں سے سب سے آخر میں ان کی د فات ہو ئی ، ان سے مایا قات کا حتمال سب سے زیاد ہ خاہر ہے صاحب مسمًد في ان كاذكر نهيس كيا، البته صاحب طبقات في ان كاذكر كياب-کی د فات سن ۸۸ ہ میں ہوئی ، بعض علماء نے کہا کہ اس کے بعد ہوئی ، پیر مدینہ منورہ میں و فات پانے دالے آخر ی صحابی ہیں-

o \_\_\_\_ د سویں صحابی حضرت سائب بن خلاد بن سعید رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں ، ان کی د فات سن ۹۱ صا۲ ۹ صامی جوئی – 0\_\_\_\_ گیار ہویں صحابی حضرت سائب بن یزید رضی اللہ تعالی عنہ میں ان ک وفات سن ۹۱ ہے - ۹۲ ہا ۹۴ ہے میں ہوئی، بعض محد ثبین نے کہا ۸۲ ہے میں ہوئی-بار ہویں صحابی عبداللہ بن بلید رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں ان کی وفات سن ۹۲ ----0 د میں ہوتی تیر ہویں صحافی عبداللہ بن جعفر رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں ، واقد ی نے کہا 0 ان کی د فات سن ۸۰ ھامیں ہوئی ، پیہ مشہور ہے ، بعض نے سنِ د فات ۹۰ ھ – ۸۴ ھایا ٨٥ هديان كيا، شيخ (ابن حجر) في فرمايابيه غلط بم، خليفه في كما ٨٢ ه بعض في ۸۴ ه بعض نے ۷۸ ه بیان کیا، ممکن ہے کہ بیہ صحیح ہو، بعض نے سن ۸۰ ه بعض نے ۸۵،۵۸ ه. بان کیا-اخری سات حضرات کاذکر صاحب طبقات نے کیاہے ، کیکن ان کی کوئی حدیث ہیان نہیں کی ،انہوں نے فرمایا کہ بعض محد ثبین نے امام او صنیفہ کے مناقب میں جامع کتاب تصنیف کی ، ان کے بیان کا خلاصہ بیر ہے کہ امام اور حنیفہ کے اکابر تلامذہ اور اپنے دور کے اتمہ مثلا امام ابد یوسف ، امام محمد ، عبد اللہ بن مبارک اور عبدالرزاق وغیرہم نے امام ابد حنیفہ سے کوئی ایسی حدیث نقل نہیں کی جو انہوں نے کسی صحابی سے روایت کی ہو ،اگر ایسی کوئی حدیث ہوتی تواسے ضرور نقل کرتے ، الیں حدیث میں تو محد ثبین خاص دلچیپی لیتے ہیں ،اور اس پر فخر کرتے ہیں ، ہر وہ مسئ حدیث جس میں سیر بیان کیا گیاہے کہ امام ابد حنیفہ نے صحابی سے سنی، اس کی سند کسی ۔ نذاب سے خالی نہیں-

201 لیکن امام اعظم کا حضرت انس رضی اللہ تعالٰی عنہ سے حدیث کا روایت کرنا ادر ساع کے بغیر صحابہٰ کرام کی ایک جماعت کی زیارت کرنا یہ دونوں باتیں کسی شک دشہہ کے بغیر صحیح ہیں ، علامہ بدرالدین عینی نے صحابۂ کرام کی ایک جماعت ے حدیث کاسننا ثابت کیا ہے ، کیکن اے ان کے شاگر دیشنخ حافظ قاسم حنفی نے رو کیا ہے ، نظاہر بیر ہے کہ امام اعظم کی جن صحابة کرام سے ملاقات ہوئی ہے ان سے حدیث ند سننے کا سب سے تھا کہ وہ کاروبار میں مصروف تھے، حتّی کہ امام شعبی نے ان میں نجابت اور دانشمندی کے آثار دیکھ کر انہیں علم حاصل کرنے کا مشور ہ دیا ، جس شخص کو علم حدیث کا تھوڑاساذوق بھی حاصل ہے وہ میرے بیان سے اختلاف نہیں كرسكتا(الخ) صاحب طبقات نے بیان کیا کہ محد ثنین کا قاعدہ بیر ہے کہ اتصال کارادی ارسال یا انقطاع کے راوی سے مقدم ہے ، کیونکہ اس کے پاس زیادہ علم ہے ، سہ بات علامہ عینی کے بیان کی تائید کرتی ہے اسے ذہن تشین کر لیجئے کہ مداہم نکتہ ہے-امام اعظم کی دور صحابہ میں ولادت **اور ان کی زیار**ت میں کہتا ہوں کہ امام ابد حنیفہ کی فضیلت کے سلسلے میں سرامر کافی ہے کہ آپ صحابۂ کرام کے ذمانے میں پیدا ہوئے ،ان سے حدیث سی یا شیں سی بلیکن ان کی زیارت کا شرف حاصل کیا،ادر اس طبقے میں شامل ہوئے جن کے بارے میں (حدیث میں )وارد ہے طُوبٰی لِمَن رآنِی وَلِمَن رآی مَن رآنی <sup>ل</sup> ·· خوش خبری ہے اس شخص کے لئے جس نے ہماری زیارت کی اور اس شخص کے لئے جس نے ہماری زیارت کرنے والوں کی زیارت کی "-یہ حدیث متعدد سندوں ہے نبی اکر م علیقہ سے درجۂ صحت کو پینچی ہوئی ہے ، اور بیر

ا سترندی شریف میں بے : لَمَا تَمسُّ النَّادُ مُسلِماًد آنی أو دَآمی مَن دَ آنی ، مطکوة شریف ص ۲۵۵، آک اس مسلمان کو سیں چھو بے گی جس نے ہماری زیارت کی پاہاری زیارت کرنے والوں کی زیارت کی – ۱۲ قادری

109 بات بھی امام اعظم کی فضیلت اور انفرادیت کے لئے کافی ہے۔ وصل (٢)

امام اعظم کے مناقب یہ امام اعظم کے پچھ منا قب ہیں ، بڑے بڑے ائمہ اور دنیا بھر کے نامور ارباب علم ان کی تعریف میں رطب اللسان میں ، لیکن بعض لوگ امام اعظم کے مقاصد کو شبیجھنے سے قاصر رہتے ہیں اور ان کے قواعد نہیں سمجھ پاتے ، اس لئے ان پر اعتراض کرتے ہیں ، بعض سمجھتے تو ہیں کیکن ان کے خصوصی علم و فضل پر رشک کرتے ہیں، ممکن ہے بص او قات حسد بھی کرنے لگتے ہوں، کیونکہ صاحب فضیلت پر حسد کیا جاتا ہے اور حسد کرنے والا خسارے میں رہتا ہے اور مر دود ہو تاہے ، بہت کم لوگ حسد سے محفوظ رہتے ہیں، اس کی وجہ سے کہ انسان طبعی طور پر اس بات کو پیند نہیں کرتا کہ اس کے معاصرین میں ہے کوئی اس پر سبقت لے جائے ،لہذاجب انسان دیکھتا ہے کہ کوئی شخص اس پر فوقیت رکھتا ہے تواس کے دل میں ملال پیدا ہو تا ہے، پھر اگر وہ عقل مند اور متقی ہو تو اپنے نفس پر غلبہ پالیتا ہے اور اپنی زبان کو محفوظ ر کھتا ہے ،اس کی آرزویہ ہوتی ہے کہ مجھے بھی ایسی ہی نعمت حاصل ہو جائے ، یہ آرزو منہیں کرتا کہ دوسرے کو حاصل ہونے دالی نعمت زائل ہو جائے ،اسے غِطِہ (رشک) کہتے ہیں، نبی اکر معلیک کے اس ارشاد سے سمی مراد ہے : لَا حَسَدَ إِلَّا فِي الإِثْنَينِ رَجُلْ آتَاهُ اللَّهُ مَا لاَ فَهُوَ يُنفِقُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ <sup>ل</sup> ''ر شک صرف دوآد میوں کے بارے **می**ں ہے ،ایک وہ <del>شخص ہے جسے اللّٰد</del> تعالیٰ مال عطافر مائے اور دہ اللہ تعالیٰ سے رائے میں خرج کرے''۔ ادراگردہ شخص متقی نہ ہو توبر ائی کا حکم دینے دالانفس اس پر غلبہ پالیتا ہے ادرا سے حسد ا - يخارى شريف مي بدكلمات بي : لا حَسدَ إلَّا فِي انْنَينِ رَجُلُ آتَاهُ اللَّهُ مَا لأَفْسَلُّطَهُ عَلى هَلكَتِه في الحقِّ ج اص ٢ امشكوة شريف ص ٢ ٣

کی حد تک پہنچادیتا ہے ،بعض علماء ایسے ہوتے ہیں کہ تبھی نفس ان پر غالب ہو تا ہے ادر کبھی وہ نفس پر غالب آجاتے ہیں ،اسی قبیلے کے بعض وہ علماء ہیں جنہوں نے امام ابد حنیفہ پر جسد کیا، تجھی انہوں نے امام اعظم کی تعریف کی اور تبھی ان پر تنقید کی، میں اپنے نفس کوبر ی قرار نہیں دیتائے شک نفس برائی کا تھم دینے والا ہے ، ان ہی میں ے این ابل لیل میں ، وہ تبھی امام ابد حنیفہ پر طعن کرتے تھے اور تبھی تعریف کرتے تھے، اس سلسلے میں ان سے یو چھا گیا تو انہوں نے کہااس جوان پر حسد کیا گیا ہے، حضرت سفیان توری جلیل القدر محدث ہونے کے بادجو دبھن او قات ان کے دل میں ایام اید حنیفہ کے خلاف کوئی بات پیدا ہو جاتی تھی ، پھر دہ اس سے رجوع کرتے تھ اور معذرت کرتے تھے اور این ابن لیل وال مقولہ کہتے تھے، والله تعالىٰ اعلم-غالبًاده بد مقوله امام اعظم كومدح مين بطور مبالغه كمت سق ، يعنى وه ايس مقام يرفائز ہیں کہ ان کے بارے میں بطور حسد اعتراض کیا جا سکتا ہے ، اس طرح امام بخاری اور مسلم کے استاذ حافظ ایو بحر بن ابی شیبہ کا حال تھا، غالبان حضرات نے امام اعظم کے قوائد اور اصول کو پیش نظر نہیں رکھا، جیسے کہ حافظ عمر وین عبدالبر وغیرہ نے کہاہے کہ جب حدیث متفق علیہ اصول کے خلاف ہو تواس وقت قیاس کو خبر داحد پر مقدم ركها جائ كا(الخ)

قیاس کو خبر واحد پر مقدم کرنے کی وجوہ

امام او حنیفہ جو قیاس کو خبر داحد پر مقدم رکھتے ہیں تو اس کا عذریہ بیان کیا جاتا ہے کہ وہ کسی سبب کی بنا پر اس طرح کرتے تھے مثلاً یا تو انہیں حدیث کی اطلاع نہیں تھی ،یاان کے نزدیک حدیث صحیح نہیں تھی ،یاوہ غیر فقیہہ کی روایت تھی اور تمام قیاسوں کے مخالف تھی ، جیسے کہ اس سے پہلے ،یان ہوا، محققین فرماتے ہیں کہ

رائے اور قیاس کو استعال کئے بغیر حدیث پر عمل درست ہی نہیں ہے ، کیو نکہ رائے ہی ان معانی کاادراک کرتی ہے ، جن پر احکام کادارومدار ہو تاہے ، سمی وجہ ہے کہ بعض محد ثنین جو غورد فکر سے عاری تھے انہوں نے بحری کا دورھ پینے پر بھی حرمت رضاعت كافتوى دے دیا، جیسے کہ بیان کیا گیاہے، واللہ تعالیٰ اعلم -ادر یہ بعید ہے محد ثین کی شان کے لائق نہیں ہے ،بلحہ پیہ مجہتدین کے طریقے کے لائق ہے کہ دود د پلانے کی علت مشتر کہ کی بنا پر تھم لگایا گیاہے ، جیسے کہ مخفی نہیں ہے۔ اسی طرح محض رائے پر بھی عمل نہیں کیا جاسکتا، لہذا بھول کر کھانے سے روزہ نہیں ٹو نتا، جب کہ خود قے کرنے سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے، حالانکہ قیاس کہتا ہے کہ پہلی صورت میں روزہ ٹوٹ جائے اور دوسری صورت میں نہ ٹوٹے، کیونکہ روزہ اس چیز سے ٹو نتا ہے جو پید میں جائے، نہ کہ اس چیز ہے جو پید سے خارج ہو، (اس قیاس پراشکال سے ہے کہ محالت مباشرت ماد ہ حیات کے خارج ہونے سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے حالا نکہ کوئی چز مرد کے پید میں نہیں جاتی، بلحہ خارج ہوتی ہے ١٢ قادری) امام اعظم کی توثیق کرنے والے زیادہ، معتر ضین کم حافظ ان عبد البر في في فرماياكه جن علماء في امام الد حليفه من روايت ی اور ان کی توثیق کی وہ تعداد میں ان لو گول سے زیادہ ہیں جنہوں نے ان پر اعتر اض کیاہے ،اور جن محد ثنین نے ان پر اعتراض کیا ہے ان کابڑااعتراض بیر ہے کہ وہ رائے اور قیاس میں ڈوب ہوئے میں ، اور بیر ثابت ہو چکاہے کہ بیر عیب نہیں ہے ، جب تک کہ حدیث کوہالکل نہ چھوڑ دیا جائے-امام شبی (اکابر علماء شافعیہ میں سے ہیں، ان کی (تصنیف) طبقات میں ہے کہ ہر گز ہر گزیہ نہیں سمجھناچاہے کہ محد ثبین کابیہ قاعدہ اپنے اطلاق پر ہے کہ جرح

توثیق پر مقدم ہے ، بلجہ صحیح بات ہے ۔ ہے کہ جس شخصیت کی مامت اور عدالت ثابت ہو، اس کی تعریف اور بلند کی مرتبہ ، بیان کر نے والے زیادہ ہوں ، اور قرائن سے معلوم ہو کہ جرح کا سبب مذہبی تعصب یا ایسا ہی کو کی دوسر اامر ہے توجرح کرنے والے کی جرح کی طرف توجہ سیں کی جائے گی ، یہاں تک کہ انہوں نے فرمایا : سفیان تور تی وغیرہ نے جو امام الد حذیفہ کے بارے میں گفتگو کی ، انن الی ذئب نے امام مالک کے بارے میں اور این معین نے امام شافعی کے بارے میں گفتگو کی ، انن الی ذئب نے امام مالک کے برے کی اور این معین نے امام شافعی کے بارے میں گفتگو کی ، دوہ لائن تو جہ سیں بارے میں اور این معین نے امام شافعی کے بارے میں گفتگو کی ، دوہ لائن تو جہ سیں بارے میں اور این معین نے امام شافعی میں مند میں گفتگو کی ، من الی ذئب کے امام مالک کے بارے میں اور این معین نے امام شافعی میں معان کر اس کے میں مول دو تو اعد میں غور سیں کیا ، اگر جرح کو مطلقا مقدم رکھا جائے تو اثمہ میں سے کوئی بھی محفوظ نے میں نو رالے بلاک ہوتے میں لیا

کمی ہوئی بات غصے کی حالت میں کمی ہوئی بات سے مختلف ہوتی ہے ، جو تصخص میہ چاہتا ہے کہ بعض علاء کے بعض دیگر علا، کے خلاف اقوال کو قبول کرے تو اسے چاہیے کہ صحابۂ کرام ، تابعین اور ائمنہ مسلمین کے ایک دوسرے کے خلاف اقوال کو بھی قبول کرے ، اور اگر اس طرح کرے گاتو تھلی گمر اہی اور واضح خسارے میں داقع ہوگا-مسبوط سے لمام مالک کا مذہب منقول ہے کہ قراء یعنی علاء کی گواہی ایک دوسرے کے خلاف مقبول نہیں ہے ، کیو نکہ میہ لوگ حسد اور بعض میں دد سرے لوگوں سے زیادہ شدید ہوتے میں ، اور یہ عجیب بات ہے۔ بارے میں کلام کرتا ہے ، انہوں نے میں شعر پڑھا:

عقودالجمان ( حبد رآباد، دکن )ص ۳۹۳

rym حَسَدُوا الفَتى إذ لَم يَنَالُوا سَعيَهُ فَا لقَومُ أعداء كَهُ وَحُصُومُ ك " ہو گوں نے جوان پر اس لئے حسد کیا کہ اس کی کو شش کو نہیں یا سکے ، اس لئے قوم اس کی دستمن اور مخالف ہے' \_\_\_\_الله تعالى انهيں معاف فرمائے-خطیب بغدادی نے امام اعظم کی تنقیص کی بر ایک شخص پیدا ہوا جسے اند بحر احمد بن علی بن ثابت ، خطیب بغدادی کهاجاتا ب وه سن ۹۱ سره میں پیدا ہوااور سن ۲۳ ۳ ۵ میں فوت ہوا، اس نے امام ایو. جنیفہ کی عجیب انداز میں تنقیص کی ، اس نے تاریخ بغداد میں کسی بے وقوفی اور قباحت کو نہیں چھوڑا، اس نے اپنی کتاب میں ایسی با تیں بیان کیں جوامام ابد حنیفہ کے فضائل د مناقب سے منصاد م تھیں، اللہ تعالیٰ اس کی توبہ قبول فرمائے-کہتے ہیں کہ وہ محدث تھااور اس نے علوم حدیث وغیر ہ میں مفید تصانیف لکھیں، یہال تک کہ شیخ این حجر عسقلانی نے کہا کہ خطیب بغدادی کے بعد کے تمام محد ثنین اس کے مختاج ہیں ، علوم حدیث میں کوئی علم اپیا نہیں جس میں اس نے كوئي كتاب نه لكصى ہوادر مهارت دافاديت كا مظاہر ہنہ كيا ہو،صاحب جامع الاصول نے اس سے بھی زیادہ تعریف کی اور کہا کہ وہ علم حدیث ، احوال و تواریخ اور جرح و تعديل كي معردت ميں فريد عصر ادر وحيد دہر تھا، عابد وزاہد تھا، پہلے امام احمد بن صبل کے مذہب پر تھا، پھر اس نے امام شافعی کا مذہب اختیار کر لیا، سفر جج ملیں ہر دن ترتیل کے ساتھ قرآن یاک ختم کرتاتھا، بغداد میں امام احمد اور بشر حافی کی قبر کے پاس د فن کیا گیا(الخ)والله تعالیٰ اعلم

جامع المسانيد ج ا ص ۲۰۶

اے محمد بن محمود الخوار زمی ،امام 🕬

ryr

خطیب بغد ادی ،این جوزی کے نقش قدم پر لیکن اس کاعلم، تعصب اور نفسانیت کے ترک کرنے اور تہذیب اخلاق کے سلسلے میں فائدہ نہیں دے سکا،اس کا حال مشہور عالم ابن جوزی کی طرح ہے جو خطیب بغد ادی سے علم اور تصنیف میں زیادہ ،اور فضیلت و شان میں بلندیا بیہ تھا، کیکن قطب الإدلياء، تاج المفاخر شيخ محيى الدين عبد القادر جيلاني قدس سر دالعزيز ادر مشائخ طریقت صوفیة کرام برانکار کرنے میں مبتلا ہوا، بے فائدہ علم اور خشیت اللی سے خالی ول- الله تعالى كى يناه ! صاحب مند نے بیان کیا کہ محد ثنین نے خطیب بغدادی پر طعن کیا ہے اور اس کی ایسی خصلتیں بیان کی ہیں جن کی ہا پر اس کی روایت مر دود قراریاتی ہے ،اگر اس سے امام ابو حذیفہ کے بارے میں جو بچھ منقول ہے وہ منقول نہ ہوتا، یہ بھی نہ ہوتا کہ وہ کسی میت کوایذ اادر گالی دیتا تھا، بلسے اس کا مذہب سے ہوتا کہ مسلمانوں کے بارے میں اچھے انداز میں گفتگو کی جائے اور بیہ قاعدہ نہ ہو تاکہ کوئی ایماند ارگناہ کی بنایر ایمان ے خارج نہیں ہو تا تو ہم اس کے کچھ احوال ہیان کرتے ، جو شخص خطیب بغد اد ی ک سیرت سے آگاہی حاصل کرتا چاہے اسے چاہئے کہ حافظ اید القاسم علی بن حسین ین هی: الله شافعی (معروف به این عساکر) کی تصنیف تاریخ د مشق اور این جوزی کے پوتے حافظ یوسف کی کتاب الانتصار میں خطیب کے حالات کا مطالعہ کرے، اسے خطیب کی سیرت اور خصلت کے بارے میں تعجب انگیز معلومات جا صل ہوں گی ، اور چیرت ہو گی کہ ایپا شخص س طرح امام ابو حنیفہ ایسی شخصیت کے بارے میں تنقیص آمیز گفتگو کرتاہے-

لیکن فقہاء نے اس سلسلے میں تفصیلات پیان کی ہیں ،احادیث کی کئی فشمیں ہیں، ان کی جانچ پر کھ اور تصحیح ضروری ہے، اسی طرح بیہ جا ننا ضروری ہے کہ کو نسی حدیث نایخ اور کونسی منسوخ ہے ؟ اس سے پہلے اس مسئلے کی طرف اشارہ کیا جا چکا ہے ، اس لئے ہم اسے دوبارہ ہیان نہیں کرتے - متقد مین مثلاً ابر اہیم تخی اور حضر ت این مسعود کے دوسرے شاگر د اجتماد کرتے بتھے اور قیاس کے قائل بتھے، تاہم امام ایو حنیفہ اور ان کے شاگر دول نے اجتماد اور قیاس سے زیادہ کام لیا، یکی وجہ ہے کہ امام احمد بن حنبل سے یو چھا گیا کہ آپ کوامام ایو حنیفہ پر کیا اعتراض ہے ؟ انہوں نے فرمایا : ''وہ قباس سے کام لیتے ہیں ''انہیں کہا گیا کہ ''کیاامام مالک قباس نہیں کرتے''؟ انہیں یو چیا گیا کہ '' کیا قیاس کرنے دالے کا اس سلسلے میں معین حصہ ہے'' ؟ ( یعنی جس قدرامام مالک قیاس کرتے ہیں اس کے مطابق ان پر بھی اعتراض ہو ناچاہے ) تو الام احمد خاموش ہو گئے، لیٹ بن سعد کہتے ہیں کہ میں نے امام مالک کے ستر مسئلے ا- (بلجہ دیگرائمہ مجتدین کےبارے میں بھی کہی جاتی ہیں اتا قادری)

شمار کئے، جن میں انہوں نے قیاس پر عمل کیا، اور بیہ تمام مسائل رسول اللہ علی کے سنت کے مخالف ہیں، پھرلمام لیٹ نے لمام مالک پررد کیا، یہ سب تکلف اور تعصب ہے، غالبًالمام مالک امام لیٹ سے احادیث کازیادہ علم رکھتے بتھے اور اس فن میں ان سے زیادہ ماہر تھے۔ نہی حال امام ابد حنیفہ کاب (کہ وہ لیٹ سے زیادہ علم رکھتے تھے) خطيب كالمام اعظم يربهتان وافتراء من بد ب که خطیب وغیره کابد کهنا که امام او حنیفه احادیث اور اخبار کی اجائے قیاس اور رائے بر عمل کرتے تھے بہتان اور افتراء ہے، امام اعظم اور ان کے شاگر داس سے بری ہیں، وہ صرف اس وقت قیاس کرتے ہیں جب حدیث موجود نہ ہو ، یہ حال تمام مجتمدین کاہے ،البیتہ بیہ ممکن ہے کہ مجتمد سے خطادا قع ہو جائے ،لیکن بیہ دوسر ی بات ہے، خطیب نے بیان کیا ہے کہ امام احمد بن حنبل سے یو چھا گیا کہ امام ابو حنیفہ اور ان کے شاگر دول کی کتابوں کا مطالعہ جائز ہے یا نہیں ؟ توانہوں نے فرمایا : نہیں، یہ خود خطیب کے اپنے اس بیان کے خلاف ہے کہ اہر اہیم حزم سے مردی ے کہ ایک دن امام احمد نے چند دقیق مسائل بیان کئے، ان سے یو چھا گیا کہ آپ نے یہ مسائل کہال سے لئے ہیں ؟ توانہوں نے فرمایا : محمد بن حسن (امام ابو جنیفہ کے شاگرد) کی کتاوں سے، جب امام احمد خودان کتاوں کا مطالعہ کرتے تھے، اور ان سے استفادہ کرتے تھے توانہوں نے دوسر وں کو کیسے منع کیا؟ حالا نکیہ صاحب مند کے بیان کے مطابق امام احمد ، امام ابد حنیفہ کی مخالفت چند ایسے مسائل میں کرتے میں جن میں دہ لہام شافعی وغیرہ کی بھی مخالفت کرتے ہیں ، خطیب نے امام احمہ کے بارے میں اس سے بھی زیادہ طعن کیا ہے ، حالا نکہ امام احمد کے بارے میں کسی نے بھی طعن نہیں کیا، خطیب نے کئی مقامات پران کی تعریف بھی کی ہے۔ الم تعدين محمود الخوارزمي، الإمام : جامع المسانيد، ص ۲۳ – ۲۴

خطیب کی گفتگو میں تناقض ہے ای طرح خطیب نے اپنی بعض کتابوں (بلعہ خود تاریخ بغداد) میں امام ابد حذیفہ کی مدح و ثناء بھی کی ہے - اس کے اپنے کلام میں تناقض ہے ، غالباً یہ شخص نسیان اور ڈ ہول (بھول جانے) میں مبتلا تھا، یا جنون اور خط کا مریض تھا، اسے کچھ یاد ر بتا تھااور کچھ بھول جاتا تھا، یا ہر جگہ اپنی اور اپنے پیروکاروں کی خواہشات کے مطابق کلام کر تا تھا، جیسے کہ دنیاداروں کی عادت ہے کہ اپنی نفسانی اغراض اور فاسد نیتوں کے مطابق گفتگو کرتے ہیں، یاامام ابد حذیفہ کی تعریف اس لئے کر تا تھا تا کہ لوگوں کو د کھائے کہ وہ متعقب نہیں ہے، یاان کی تعریف کر تا تھا اور خبر خواہ کا اطہار اللہ و کھائے کہ وہ متعقب نہیں ہے، یاان کی تعریف کر تا تھا اور خبر خواہ کا اطہار اللہ و کو رضا کے لئے کر تا تھا، اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانتا ہے-

ظاہر ہیہ ہے کہ یہ شخص (خطیب بغدادی) معاند ہے ، اس کے نفس نے اسے اس انداز پر ابھارا ، یہاں تک کہ وہ انکار کرنے ، عیب اور نقصان تلاش کرنے میں اس حد تک پنچا کہ اس نے بھاری چیز کے ساتھ قتل کرنے کے مسطے میں امام اعظم کے اس قول پر بھی اعتراض کیاولو دِمَا ہُ بابًا قُبیس ، اگر چہ دوسر ے شخص کو ایو قبیس (مکہ معظمہ کا پیاڑ) دے مارے - اس نے کہا کہ لغت عربی کے اعتبارے سے فاط ہے - صحیح میہ ہے کہ بیابی قُبیس کتے ، ایسے کلام پر اعتراض کرنے کا کیا مطلب نے بی شخص نے امام ایو حنیفہ اور ان کے شاگر دوں کی کتابوں کا مطالعہ کیا ہے دہ ان کے نحو میں نبحر کا اعتراف کر تا ہے ، مثلا این جنی ، عیر فی اور لو علی فار س نے انحکہ احناف کی نحو میں دستر س اور بلند مر تبہ پر فائز ہونے کی گواہی دی ہے ، بعض حضرات نے فرمایا کہ یہ اہل حرمین کی لغت ہے ، ان کے ایک شاعر نے کہ اہم حضرات نے فرمایا کہ یہ اہل حرمین کی لغت ہے ، ان کے ایک شاعر نے کہ اہم کار حضرات نے فرمایا کہ یہ اہل حرمین کی لغت ہے ، ان کے ایک شاعر نے کہ اہم اِنَّ أَبَاهَا وَأَبَا أَبَاهَا قَد بَلَغًا فِی المَجدِ غَايَتَاها "ب شک اس خاتون کاباپ اور دادا ، دونوں بزرگ کی دونوں انتاوں (یعنی ابتد اء سے انتا) کو پنچ میں" (عام لغت کے مطابق اَبَا أبيهَا اور غَايَتَيهَا ہو تاچا ہے ١٢ قادری) سيبويہ نے کہا کہ اسی لغت کے مطابق قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے اِنَّ هٰذَا نِ لَسَاجِرَانِ یعنی یاء کی جگہ الف لایا گیا ہے (عام لغت کے مطابق اِنَّ هٰذَينِ ہو تاچا ہے ١٢ قادری) بعض او قات اس آیت میں مثمیر شان مقدر قرار دی جاتی ہے ، (اس اعتبار سے هٰذَانِ اسی اِنَّ مَیں بلیحہ مبتد اہے اور لَسَاجو اِنَ اَس کی فران کی فران اور کی اُسی اُن

277

صاحب المسجد نے فرمایا : میں نے امام المسلمین والمؤمنین حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے قلم کی تحریر مصر کے علاقے میں حضرت تتمیم داری رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی اولاد کے پاس دیکھی، جوانہیں ان کے آباء سے در ثے میں ملی تھی ، بیہ تحریر انہوں نے نبی اکر معلقہ کے حکم پر ککھی تھی ، اس میں لکھا ہوا تھا إِنَّهُ أَقطَعَ النَّبِيُّ صلّى الله عَلَيه وَسَلَّم جيرُونَ كذا وكذا قُرَّى مِّنَ الشَّامِ مِنهَا قَريَةُ الخَلِيل عَلَى نَبِّينَا وَعَلَيهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ · · نبی اکر م علی اللہ نے جبر دن ( کے لو گوں ) کو شام کے فلال فلال گاؤں عنايت فرمائ ان مي حضرت ابراميم خليل الله على نبيناد عليه الصلوة والسلام كا قربيه (كاؤن) بھى ب" یعنی تمنیم داری ادران کے بھا ئیوں کو بیر گاؤں عطافرمائے آخر میں حضرت علی مرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنے قلم سے لکھا كَتَبَهُ عَلِيٌّ بنُ أَبُو طَالِبٍ وَشَهدَ بِذَلِكَ أَبُو بَكر بنُ أَبُو قُحَافَةَ وَ فَلَان وَ فَلَان

وَّ مُعَاوِيَةُ بِنُ أَبُو سُفيَانَ ''اسے علی بن ابد طالب نے لکھا، اس پر گواہی دی ابد بحرین ابد قحافہ اور فلان فلال اور معاديد من الدسفيان ف المبر المؤمنين حضرت على مرتضى رضى الله تعالى عنه نبي أكرم علي الله ع بعد عرب کی فضیح ترین شخصیت ہیں، انہوں نے لکھالد طالب اند قحافہ اور اند سفیان (داؤ کے ساتھ حالائکہ عام قاعدے کے مطابق ابن طالب ہو تاجا ہے تھا ١٢ قادری) کیونکہ یہ اساءاسی طرح مشہور بتھے،لہذاانہیں تبدیل نہیں کیا،امام ایو حنیفہ پر کیا اعتراض ہے ؟ اگر انہوں نے بابًا قُبَيس کہ ديا، کيونکہ پياڑ کانام آس طرح مشہور تھا اس لئے عامل کی بنا پراہے تبدیل نہیں کیا، امام حافظ شمس الدین ، ابن جوزی کے يوت نے کہا کہ بدام الد حنيفہ پر افتراء ب، ان سے بابی قبيس بی منقول ہ-نقل کرنے والے ثقبہ حضرات نے اسی طرح کہاہے کے ،واللہ تعالیٰ اعلم خطیب کی تحریف اس ہے بھی زیادہ عجیب وہ حکایت ہے جو اس شخص سے نقل کی گئی ہے کہ امام الد حثيفة كماكرت شے كه أو دآنى النَّبِيُّ صلى الله تعالىٰ عليه وسلم لَاَحَدَ بكَثِير مِن أقوالِي -" أكرنبي أكرم عليه مجمع ديكھ ليتے تو مير ، بهت سے اقوال كو اختیار کر لیتے "صاحب المستد نے کہا کہ بد خطیب کار دوبدل (تحریف) ہے، اس نے غلطی کی اور رسوائی مول لی، امام ایو یوسف کی روایت مد ج که جب عثان بتنی

(سل ایک نقط والی باء ، بھر دو نقط والی تاء) ظاہر ہوااور اس نے اصول کے بارے میں اپنا نہ جب ظاہر کیا، امام ایو حنیفہ کو اس کی اطلاع ملی تو انہوں نے فرمایا : لَو حَانَ البَتِّیُّ رَآنِی لَاَ حَذَ بِحَثِير مِن أَقُوَالِی " اگر بتی مجھے دیکھ لیتا تو میرے بہت سے

ا - محدين محبودالخوارزمي،الامام : محمع المسانيد ص ٢٠ - ٥٣

ا- محدين محمود الخوارزي ، الامام : محمد جامع السانيد ص ٢٣- ٢٢

121 نے کچھ بے سر دیابا تیں بھی کہی ہیں جن کے بارے میں معاملہ داضح ہے ، سب سے زياد ہ اللہ تعالیٰ ہی جانے والاہے-جامع الاصول اور فضائل امام اعظم امام اعظم کے مناقب اگرچہ بخترت ہیان کئے گئے ہیں، تاہم ابھی بعض منا قب بیان نہیں کئے جا سکے ، جامع الاصول کی عبارت میں امام اعظم کے فضائل اجمالی طور پر بیان کر دئے گئے ہیں ، وہ فرماتے ہیں : امام اعظم عالم، عابد ، زاہد ، صاحب درع ، متقی اور شریعت کے علوم کے امام اور پیندیدہ شخصیت تھے ، نیز فرمایا کہ اگر ہم ان کے مناقب کی تفصیل بیان کر ناشر وع کریں تو گفتگو طویل ہو جائے گی ، پھر بھی ہمارا مقصد یور انہیں ہو سکے گا، امام ایو حنیفہ کی طرف مختلف اقوال منسوب کئے السطح ہیں جن سے ان کا مقام منز تہ اور پاک ہے ، ان اقوال سے امام اعظم کے بری ہونے کی دلیل وہ شہر ہ ہے جو چار دانگ عالم میں پھیلا ہوا ہے ، وہ علم ہے جس نے روئے زمین کا احاطہ کیا ہے ، لوگوں کا ان کے مذہب کو اختیار کرتا، ان کے قول اور ان کی فقہ کی طرف رجوع کرتا ہے ،اگر اللہ تعالٰی کی رضاادر اس کا مخفی رازنہ ہؤتا تو دنیائے اسلام کے آد سے جھے پاس کے قریب لوگوں کوان کی تقلید اور ان کے اجتماد پر عمل پیرا ہونے پر ہمارے زمانے تک جمع نہ فرماتا-ان کے مذہب اور عقیدے کے صحیح ہونے کی بیہ قوی ترین دلیل ہے ، امام اید جعفر طحاد ی آپ کا مذہب اختیار کرنے والے بڑے علماء میں سے ہیں،انہوں نے ایک کتاب لکھی اور اس کا نام رکھا عقید ۃ ابلی حذیفة اس میں اہل سنت و جماعت کے عقائد ہیان کئے ہیں، اور اس میں کوئی ایس غلطیات نہیں ہے جوامام ایو حنیفہ کی طرف منسوب کی جاتی ہو، جامع الاصول کا کام ختم ہوا۔

/ww.waseemziyai.con

امام اعظم کی طرف ارجاء کی غلط نسبت امام اعظم کی طرف جو ارجاء کی نسبت کی جاتی ہے، اس کلام میں اس کی نفی کی گئی ہے ، یہ نسبت مبنی بر حقیقت نہیں ہے ، مُر جبُہ کے مذہب کی حقیقت بیہ ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ ایمان کے ہوتے ہوئے کوئی گناہ نقصان نہیں دیتا، جیسے کفر کے ساتھ کوئی نیکی نفع نہیں دیتی، مرجئہ ارجاء سے مشتق ہے جس کا معنی تاخیر ، ترک ادر مہمل چھوڑ دینا ہے ، وہ عمل کو مرتبے کے اعتبار سے نبیت ادر عقیدے سے مئو خر قرار دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ نیت اور عقیدہ کافی ہے اگرچہ عمل نہ ہو ، بعض او قات اسے رَجاء (امید) سے مشتق قرار دیا جاتا ہے ، کیونکہ وہ عمل کو شرط قرار دئے بغیر لوگوں کو اجرو ثواب کی امید دلاتے ہیں ، معتزلہ ، اہل سنت و جماعت کی طرف ارجاء کی نسبت کرتے ہیں، کیونکہ اہل سنت و جماعت عمل کوہایں معنی مئوخر قرار ویتے ہیں کہ عمل کو حقیقت ایمان میں داخل قرار نہیں دیتے اور کبیر ہ گنا ہوں کے مرتکب کے لئے عمل کے بغیر رحمت اور مغفرت کی امید رکھتے ہیں، اور کہتے ہیں کہ ہند و مومن (گناہ جیر ہ کامر تکب ہونے کے باوجود) ایمان سے خارج نہیں ہوتا، اور کبیر ہ گناہوں کاار تکاب کرنے دالے ہمیشہ دوزخ میں نہیں رہیں گے ،اللّٰہ نعالٰی جسے جاہے گا بخش دے گا ، کیکن اہل سنت گناہگاروں کے لئے عذاب ثابت کرتے ہیں اور اس کے نقصان سے ڈرتے ہیں، وہ امید اور خوف کے در میان ہیں، اُن کے نزدیک عمل ایمان کی جزء نہیں ہے ، جیسے معتزلہ کہتے ہیں ، اس اعتبار سے وہ کہتے ہیں کہ ایمان زائد اور ناقص نہیں ہوتا، پیپات امام ابو حنیفہ کی طرف منسوب کی جاتی ہے کہ عمل ایمان کی جزء نہیں ہے، حتّی کہ عمل کی زیادتی سے زیادہ اور کمی سے ناقص ہو، ماں اہل سنت کے نزدیک عمل ایمان کامل میں داخل ہے-

تفصیل کام بیر ہے کہ سلف صالحین کے نزدیک سی امر ثابت ہے کہ ایمان دل کی تصدیق ، زبان کے اقرار اور خلاہر ی اعضاء کے عمل کا نام ہے ، بعض او قات یوں کہاجاتا ہے کہ ایمان قول اور عمل کو کہتے ہیں-علامہ جلال الدین سیوطی ، صحیح بخاری کی شرح میں فرماتے ہیں کہ دیلمی ،مند الفر دوس میں حضر تالد ہر رہ رضی اللد تعالیٰ عنہ سے راوی ہیں ،امام این ماجہ نے اس حدیث کو ضعیف سند سے روایت کہا کہ ایمان دل کے عقیدے، زبان کے اقرار اور ظاہری اعضاء کے عمل کا نام ہے-امام احمر حضرت معاذین جبل رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی حدیث روایت کرتے ہیں کہ ایمان زائد اور تاقص ہوتا ہے ، امام طبر انی حضرت علی مرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ک حدیث ان الفاظ سے روایت کرتے ہیں کہ ایمان دل کی معرفت ، زبان کے قول اور ار کان کے عمل کا نام ہے ، (الخ) بعض لوگوں نے اسے حدیث (نبی اکر م علی کے فرمان ) قرار دیا ہے ، حالا نکہ محققین کے نزدیک اس طرح نہیں ہے ، نبی اکر م علیک ے اس سلسلے میں کوئی چیز ثابت نہیں ہے ، یہ صحابۂ کرام اور تابعین کے اقوال ہیں ، بعض او قات یہ قول محد ثنین کی طرف منسوب کیا جاتا ہے اور کہا جاتا ہے کہ بیران کا مذہب ہے، جیسے صاحب مواقف نے فرمایا، اور بیہ خطاہے، محد ثین کا مذہب وہی ے جواہل سنت و جماعت کا ہے حدیث شریف میں ہے لَا يَزِنِي الزَّانِي حِينَ يَزِنِي وَهُوَ مُؤْمِنٍ وَلَا يَسرِقُ السَّارِقُ حِينَ يُسرِقُ وَهُوَ مُؤْمِن أولًا يَشرَبُ الشَّارِبُ حِينَ يَشرَبُ وَهُوَ مُؤْمِن · زنا کرنے والا زنا نہیں کرتا اس حال میں کہ وہ مومن ہو ، چور ی کرنے والا چوری نہیں کر تا اس حال میں کہ وہ مومن ہو اور شراب ینے والاشراب نہیں بیتا س حال میں کہ وہ مومن ہو-

اس حدیث کے بارے میں صاحب مشکوۃ کہتے ہیں کہ ابو عبد اللہ (امام مخاری)نے فرمایا کہ یہ شخص کامل ہو من نہیں ہو گااور اس کے لئے ایمان کانور نہیں ہوگا، یہ امام مخاری کے الفاظ ہیں، صاحب مشکوۃ کا کلام ختم ہوا لہ

بال بعض او قات محد ثمين ك اقوال ا اس بات كاوبهم موتا ب (كه يه محد ثمين كا مذمب ب ) مثلاً امام مخارى ابني صحيح ك ايواب ك عنوانات ميس فرمات بي الصَّلواة مِنَ الإيمان والزَّكواة مِنَ الإيمان والجِهادُ مِنَ الإيمان والحَيَاءُ مِنَ الإيمان

''نماز، زکوۃ، جہاد اور حیاء ایمان میں سے ہیں، کیکن ان کی مر اد ایمان کامل ہے''

خاری شریف کے شار حین نے اس کی تصریح کی ہے، شیخ (این جمر) فتح الباری میں فرماتے ہیں سلف صالحین نے فرمایا : ''ایمان دل کا عقیدہ ، زبان کا قرار ادر ظاہری اعضاء کا عمل ہے ''، ان کی مراد یہ ہے کہ اعمال ایمان کا مل کی شرط ہیں ، بر خلاف معتزلہ کے کہ ان کے نزد یک اعمال ایمان کے صحیح ہونے کی شرط ہیں ، مام ایو حنیفہ گنا ہوں کے باوجود ایمان ثابت کرتے ہیں ، جیسے کہ اہل سنت و جماعت کا مذہب ہے، کی وجہ ہے کہ بعض لوگوں نے امام ایو حنیفہ کی طرف ارجاء کی نسبت کی ہے، معتزلہ نہیں وجہ ہے کہ ایمیں مرجئہ کا نام دیتے ہیں ، یہ امام ایو حنیفہ کے ساتھ معتوں زمختر کی معتزلی انہیں مرجئہ کا نام دیتے ہیں ، یہ امام ایو حنیفہ کے ساتھ محصوص نہیں ہے - ابتد ائی دور میں ارباب بد عت اپنے مذہب کی تردیخ کے لئے اپنے باطل مذاہب کو ایم کی طرف منسوب کر دیتے تھے - امام ایو حنیفہ کی طرف ارجاء کی نہیں میں دیما ہ مذاہب کو ایم کی طرف منسوب کر دیتے تھے - امام ایو حنیفہ کی طرف ارجاء کی سنت کی ہے ، معتزلہ نہیں ہے - ابتد ائی دور میں ارباب بد عت اپنے مذہب کی تردیخ کے لئے اپنے باطل

ا - محمد بن عبدالله الخطيب ايو عبدالله :

ارجاء کی اقسام دراصل ارجاء کی دوقشمیں ہیں (۱) عمل کو معنیٰ ایمان سے خارج کر نااور یہ کہنا کہ گنا ہوں پر عذاب مرتب شیں ہو تا اور عمل کے ترک کرنے سے بالکل نقصان نہیں ہوتا ، پہ ارجاء حقیقی اور نہی مُرجئہ کا ۲- عمل ایمان کی حقیقت سے خارج ہے ، یعنی گناہوں کے سبب نفس ایمان معدوم نہیں ہو جاتا بلجہ ایمان نا قص ہو جاتا ہے ، کبیر ہ گناہوں کاار تکاب کرنے دالا کا فرادر دائمی جہنمی نہیں ہو گا-ایمان کامل وہ ہے جو اعمال صالحہ کے ساتھ جمع ہو، سلف صالحین جو ایمان کو تین چزول 🛠 (۱) دل کی تصدیق 🛠 (۲) زبان کے اقرار اور 🛠 (۳) ظاہری اعضاء کے عمل کا مجموعہ قرار دیتے ہیں، ان کی نہی مراد ہے ، ان کا مقصد لو گوں کو ترغیب دینے کے لئے ایمان کامل کا بیان کرتا، عمل اور عمل کے ذریعے ایمان کو کلمل کرنے کی ترغیب ہے ، سمی اہل سنت و جماعت کا مذہب ہے ، جیسے کتب عقائد میں ثابت ہو چکاہے-قدريه يعنى معتزله كامذهب قدريه (معتزله) كامد جب به ب كه عمل نفس ايمان كى جزب، يعنى انسان عمل سے ترک کرنے سے اصل ایمان ہی سے نکل جاتا ہے، وہ کہتے ہیں کہ گناہ کمیر ہ کا مر تکب نہ مومن ہے اور نہ کا فر، وہ ایمان اور کفر کے در میان واسطہ ثابت کرتے ہیں - خوارج اے کا فر قرار دیتے ہیں ،اور مُرجۂ کہتے ہیں کہ وہ حقیقۃ مومن ہے ، عمل کا اعتبار نہیں ہے نہ تو نفس ایمان کی جز ہے اور نہ ہی ایمان کامل میں داخل ہے – جیسے کہ آپ سمجھتے میں سد مذیان ، زندقہ اور دین میں الحاد ہے - ایسا قول الله تعالى كے نيك

۲2۵

ہند وں اور اللہ تعالیٰ کے دین کے اماموں کی طرف کیسے منسوب کیا جاسکتا ہے ؟ اس کی نسبت تو معمولی عقل اور دین کا معمولی فنم رکھنے دالے کی طرف بھی نہیں کی جاسکتی ، امام ابو حنیفہ توعمل میں کماحقہ' میالغہ کرتے بتھے جیسے کہ ان کی عبادت ادر تقویٰ سے ثامت ہے، وداس کے کس طرح قائل ہو سکتے ہیں ؟ ہاں ان کا عقید ہاور مذہب سے ب كدب عمل صاحب ايمان موكا، جيب كد تمام الل سنت كامد جب ب-مجھی دل میں بیہ خیال گزرتا ہے کہ ممکن ہے جنہیں مُر جبُنہ کہاجاتا ہے ،ان کی لمراد اور ان کا مقصد بھی تصدیق قلبی کی تعریف میں مبالغہ کرنا ہو ، اور وہ بیہ کہنا چاہتے ہوں کہ تصدیق قلبی کا یہ مقام ہے کہ اگر اس کے ساتھ عمل نہ بھی ہو تو فائدے سے خالی نہیں ہے ،ادر انہوں نے اس سلسلے میں شریعت میں عمل کی اہمیت ظاہر کرنے کے لئے اصرار اور مبالغہ ہے کام لیا ہو ان کا نام مرجنہ رکھ دیا گیا ہو، رہی یہ مات کہ عمل کاایمان سے کوئی تعلق نہیں ہے، متقی اور گنہگار دونون ہر اہر ہول، جیسے کہ (حقیق) مرجئہ کہتے ہیں توبیہ ہر گز صحیح نہیں ہے ، یہ ظاہر دباہر ہے ، کسی معمولی سی عقل والے کے لئے لائق نہیں کہ اس کا قائل ہو-غسآن كالمام اعظم برافتراء مواقف میں ہے کہ چو تھافر قہ مرجۂ ہے، کیونکہ دہ عمل کو نیت سے مئوخر قرار دیتے ہیں، یاس لئے کہ وہ کہتے ہیں کہ ایمان کے ساتھ کوئی گناہ نقصان نہیں دیتا جس طرح کفر کے ساتھ کوئی اطاعت فائدہ نہیں دیتی، وہ عام آدمی کو امید کا سہارا دیتے ہیں،غسان یہ عقیدہ امام ابد حنیفہ سے نقل کرتا تھا اور انہیں مرجۂ میں شار کر تاتھا، پیہ امام اعظم پر افتراء ہے غسان ایک بڑے اور مشہور عالم کی موافقت کے حوالے سے اپنے مذہب کورائج کر ناچا ہتا تھا، آمدی نے کہا کہ اس کے بادجو داسچاب

مقالات نے امام ابد حنیفہ اور ان کے شاگر دوں کو اہل سنت کے مرجۂ میں سے شار کیاہے ، غالبًااس کی وجہ بیہ ہے کہ معتزلہ ابتدائی دور میں اپنے مخالفین کو مرجۂ کے لقّب سے یاد کرتے تھے، یاس کئے کہ جب امام الد حنیفہ نے فرمایا کہ ایمان تعدیق قلبی ہے،نہ زائد ہو تاب اور نہ ہی ناقص ہو تاب توان کے بارے میں گمان کیا گیا کہ وہ عمل کوا یمان سے مؤخر قرار دیتے ہیں ، حالانکہ ایسا نہیں ہے ، جب کہ عمل میں مبالغہ ادر اس میں ان کی کو شش معلوم ہے ، اسی طرح شرح <sup>ن</sup>مواقف میں ہے<sup>ل</sup> ، اس بے مقصد بوری طرح داضح ہو جاتا ہے ، خوب انچی طرح غور تیجئے ! اس سے زباده تفصيل شيس کي جاسکتي-صاحب مند نے ایک عجیب حکایت ایس جگہ ہیان کی ہے جس سے نظر ظاہر میں امام اند حنیفہ کی طرف ارجاء کی نسبت کاوہم کیا جاسکتا ہے، حالا نکبہ معمولی فنم والے انسان کو بھی بیہ دہم شیں ہو ناچاہے ، دکیع کا بیان ہے کہ سفیان نوری ، محمہ بن عبدالر حمن ، ابن ابن يلى ،شريك ، حسن بن صالح اور ابد حنيفه ايك جكه جمع تص ان علماء نے امام أبو حذيفہ سے يو حجما کہ " آب اس شخص کے بارے میں کيا کتے ہیں ؟ جس نے اپنے باب کو قتل کیا، اپنی مال سے زنا کیا، اور اپنے باب کی کھو پڑی میں شراب ی، کیاوہ ایمان سے نگل جائے گ"؟ امام او حنيفہ نے فرمايا : " سيس"، سفيان نے کہا " میں آپ سے تبھی کلام نہیں کروں گا"، این ابل کیلی نے کہا" میں تبھی آپ کی شہادت قبول نہیں کروں گا''، شریک نے کہاکہ ''اگر مجھے اقتدار مل گیا تو میں آپ کے ساتھ دہ پچھ کروں گاجو کر سکوں گا''، حسن بن صالح نے کہا :''مجھ پرآپ سے بالمشافہ گفتگو

حرام ہے''-صاحب مند کہتے ہیں کہ خطیب اس واقع سے امام ابد حنیفہ پر طعن و تشنیع کر ناچا ہتا تھا، لیکن ان کی فضیلت اور حق گوئی کا اظہار کر بیٹھا، اس کے ساتھ

ا - على بن محمد جرجاني، مير سيد شريف : شرح مواقف (طبع ايران) ج ٨ ص ٢ ٩ ٣

ہی باقی مذکورہ چاروں اماموں کی مذمت کر ڈالی، کیونکہ گناہ کبیرہ کی بنا پر اس کے مرتکب کو ایمان سے خارج قرار دینا معتزلہ اور خوارج کا مذہب ہے ، اہل سنت کا مذہب بیہ ہے کہ وہ مطلق ایمان سے خارج اور کا فر نہیں ہو جاتا ، لہذ المام او حنیفہ نے جو کچھ فرمایاوہ حق ہے ، اور دوسر ے مذکورہ علماء نے جو کچھ کہاوہ معتزلہ اور خوارج کا مذہب ہے ، اس لئے ان کا اعتراض معتبر نہیں ہے ، انہوں نے جو کچھ کہا حسد کی ہنا پر کہا، امام او حنیفہ ان سے برے عالم اور فقیہ ہیں۔

میں (شیخ محقق) کہتا ہوں کہ غالبا انہوں نے اس قول کو ہمید جانتے ہوئے امام ایو حذیفہ پر اعتراض کیا، ان کا مقصد یہ تھا کہ مطلقا اس طرح نہیں کہنا چاہی ، کیو نکہ یہ قول عوام کو نقصان دےگا، جیسے کہ معتر لہ تھی ہمیں یہ بحی کہ تم نے عمل کو بکاڑ دیا اور عوام کو گنا ہوں پر د لیر کر دیا ہے ، دوسر می صورت یہ ہو سکتی ہے کہ فرکورہ علماء نے اپنے اہتد الی دور میں اختلاف کو دیکھتے ہوئے یہ گفتگو کی ہو ، جب کہ ابھی ندا ہب کی تح پر اور شخصی نہیں ہوئی تھی، تاہم انہیں یہ حق نہیں پنچتا تھا کہ دوہ ایسے کلمات سے امام ایو حفیفہ پر طعن و تشنیع کرتے، امام ایو حفیفہ آ پندان علماء کے امام استجاد کی پردانہ کرتے ، کی دل ایسے ہوتے ہیں جو نہ ہو کر تا مام استبعاد کی پردانہ کرتے ، کی دل ایسے ہوتے ہیں جو نہ ہو کہ ہے حمال کی تائید کرتے اور ان علماء کے استبعاد کی پردانہ کرتے ، کی دل ایسے ہوتے ہیں جو نہ ہو قدر ہے کہ شائبہ سے خال نہیں ہوتے ، اللہ تعالی حق فرماتا ہے ، اور راستے کی بدایت دیتا ہے ۔

جامع المسانید یادر ہے کہ امام ایو حنیفہ کی ایک مسئد ہے جوانہوں نے تابعین سے سی اور ان کے شاگر دول نے ان سے متعدد طریقوں سے روایت کی ، ان کی مجموعی تعداد اے محدین محمود الخوارزی:

229 يندره تك في المحتجق ب ، مند كى سندامام اعظم في شاكردول مثلاً المام الديوسف ، المام محمد ، الم حسن بن زیاد ، الم حماد بن ابل حنیفه اور دیگر تلامذه تک کم پنجتی ب، ہمارے یاس جو منڈ ہے اس کے مؤلف اینی سند ان تلامذہ تک چاریا اس سے زیادہ واسطوں سے پہنچاتے ہیں ، انہوں نے بعض روایات علامہ این جوزی کے یوتے شیخ سمس الدین سے اور بعض (این جوزی کے یوتے) شیخ یوسف سے لی ہیں ،این جوزی کی د لادت پانچ سو دس میں اور وفات پانچ سو ستانوے میں ہے ( نیعنی وہ حچھٹی صد ی ہجری کے عالم ہیں )اس سے صاحب مسئر کا زمانہ معلوم کیا جا سکتا ہے (وہ ساتویں صدی ہجری کے عالم بیں) ہمارے یاس مسئد کاجو نسخہ ہے، اس کے چند اہتد ائی اور اق غائب ہیں، اس لیئے مؤلف کانام دنسب، حال اور ولادت دو فات کی تاریخ معلوم نہیں ہوسکی، جسے بیہ معلومات حاصل ہو جائیں وہ اس رسالے میں لکھ دے ،اللہ تعالیٰ اسے ہاری طرف سے جزاء خیر عطافرمائے۔

مید اکابر علماء اور فقبهاء اس مسند کی روایت کرتے ہے اور اس کی سند بیان کرتے تھے، علامہ این جوزی اور ان کے تتبعین حنبلی ہیں، شیخ یو سف جن کا اجھی ذکر ا- "جامع السانید" لمام اعظم الد حذیفہ رضی اللہ تعالی عنہ کی پند رد مندوں کا مجموعۂ احادیث ب، اس کے مرتب لمام علامہ محمد بن محمود بن محمد بن حسن ، امام الد المحد ید نوارزی خطیب ہیں ، سن ۹۳ کہ ھ میں پیدا ہوئے، امام مجم الدین طاہر بن محمد خصی سے علم فقہ حاصل کیا اور نوارز م میں علم حدیث حاصل کیا، بنج کے ہوئے، امام مجم الدین طاہر بن محمد خصی سے علم فقہ حاصل کیا اور خوارز م میں علم حدیث حاصل کیا، بنج کے ہوئے، امام مجم الدین طاہر بن محمد خصی سے علم فقہ حاصل کیا اور خوارز م میں علم حدیث حاصل کیا، بنج کے ہوئے، امام محم الدین طاہر بن محمد خصی سے علم فقہ حاصل کیا اور خوارز م میں علم حدیث حاصل کیا، بنج کے ہوئے، ماہ محمد بن محمود بن محمد خصی سے علم فقہ حاصل کیا اور خوارز م میں ملم حدیث حاصل کیا، بنج کے ہوئے، مام محمد بن محمد کی محمد خصی سے علم فقہ حاصل کیا اور خوارز م میں معلم حدیث حاصل کیا، بنج کے ہوئے، امام محمد بند محمد کی محمد بند ہے، کار حدیث دیا، بھر بند اور خوارز م میں محمد سے، اس محمد و اسے والیں محمد نہ دار محمد بند ہو محمد بند محمد محمد الفر اور الفری سے محمد اللہ تعالی (طبع حبد رآباد، دکن) بن ۲، محمد بند الحمد بند تعالی دیکھے ''جو ابر الم میہ نہ محمد و الد محمد بند ہو محمد بند تعالی دیکھے ''جو ابر الم میہ محمد بند ہو محمد بند ہو محمد اللہ تعالی (طبع حبد رآباد، دکن ) بن ۲، می محمد بند دیلوں رسمد اللہ تعالی کی دعا حاصل کر نے کامر ف حاصل ہوا۔ ۲۰ شرف قادری

ا-امام علامه محمد من يوسف صالحى ، مؤلف سيرة شاميد نے بيان كيا كه سلطان عيسى بن سلطان ايو بر من ايو ب كردى نے ايك كتاب لكمى جس كانام ب ألسبَهم المُصيّب فى الود على الخطيب ( خطيب كے رد ميں نشانے پر بیٹھنے والا تير ) اى طريح حافظ ايو الفرج اين جوزى كے پوتے ايو المطفر يوسف بن قز على نے اپنى تصنيف " الانتصار لإمام ائمة الامصار " ميں خطيب پر رد كيا ہے ---- ديكھتے " عقود الجمان " ص س-۲۰۳ شرف قادرى

وصل(۸)

امام اعظم کی وفات سے متعلق بعض امور کابیان اما م اعظم کے انفرادی فضائل میں یہ فضیلت ہیان کی گئی ہے کہ انہوں نے بحیثیت مظلوم د فات پائی یا قید کی حالت میں انہیں زہر دی گئی ، ع*بید بن اسلعی*ل سے روایت ہے کہ (خلیفہ وقت) منصور نے امام ابد حنیفہ ،سفیان توری اور شریک بن عبداللّٰہ کواپنے پاس طلب کیا، جب بیہ حضرات اس کے پاس پہنچے تو منصور نے کہا کہ میں شہیں صرف بھلائی کی دعوت دیتا ہوں ، اس سے پہلے اس نے تنین فرمان لکھے -<u>ē</u> 2 yr المسفیان کو کہا کہ بیہ تمہارے لئے فرمان ہے تمہیں بصر ہ کا قاضی مقرر کیا گیا ہے ، بیر لے لوادر بصر ہ چلے چاؤ، ای شریک کو کہا کہ تنہیں کو فہ کا قاضی (جج) بتایا گیا ہے ، بیہ فرمان لے لوادر کو فہ پینچ حاؤ، امام ابو حذیفہ کو کہا کہ تمہیں میں نے اپنے شہر (بغداد) کا قاضی (جج) مقرر کیا ہے ، ہیہ فرمان لے لوادر اپنامنصب سنبھال لو، پھر اپنے دربان کو حکم دیا : ان کے ساتھ کسی کو بھیج دد،جوانگار کرے اسے سو کوڑے لگاؤ – 🖌 🕅 شریک نے اپنے نام کا فرمان لیااور چلے سکتے ،سفیان نے فرمان کے لیااور اسے اسے ٹھکانے پر چھوڑ کر تیمن کی طرف راہِ فرار اختیار کی ،امام اید حنیفہ نے فرمان قبول کرنے سے انکار کر دیا ، انہیں سو کوڑے لگائے گئے اور قید کر دیا گیا ، قید ہی میں آپ کی دفات ہوئی لمہ، بعض حضرات نے ہیان کیا کہ امام اعظم نے اینے آپ کو قضا کی جائے قلعۂ بغد او کی تغمیر کے لئے لائی جانے والی اینوں کی گنتی کی ذمہ داری کے لئے

١- محمد بن محمود الخوار ذي : جامع المسانيدج اص ٣٨-٢ ٣

پیش کر دیا<sup>لہ</sup> ، علماء اس بات پر متفق ہیں کہ امام ابو حنیفہ کو مصب قضا قبول نہ کرنے پر مارا گیا،آپ نے پھر بھی بیہ منصب قبول نہ کیاتا اور جیل ہی میں آپ کا انتقال ہوا، البتہ اس میں اختلاف ہے کہ قید میں مارنے سے آپ کی وفات ہوئی پاآپ کو زہر بلائی گئی ؟ بعض لنے کچھ ادر چیزوں کا بھی ذکر کیاہے ، حقیقت ِ حال کو اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانتا ہے -اس طرح صاحب مند في بيان كيا-يد بھى بيان كيا كيا ہے كە جعفر دانقى نے آپ کے سامنے مصب قضابیش کیا، جسے قبول کرنے سے آپ نے انکار کر دیا، جعفر نے کہا کہ اگر تم ہیر منصب قبول نہیں کرتے تو بیہ مشروب (زہر کا پیالہ ) پی لو ،آپ نے وہ مشروب (محالت مجبوری) بی لیا، کیکن منصب قضا قبول نه کیا-ا - حضرت ملاعلى قارى فرمات بي كداين تمير و في امام ايو حذيفه كو كوفه كا قاضى بنانا جاما نوآب في انكار كر ديا اور فرمایا : الله کی قشم اگر بچھے قتل بھی کردے تو میں یہ منصب قبول شیں کروں گا،آپ کو کہا گیا کہ وہ محل تنمیر کرناچا ہتاہے، آپ اینوں کی گنتی قبول کر لیں، امام اعظم نے فرمایا : کہ اگرود مجھے کیے کہ میں اس کے لئے مسجد کے دردازے ہی گن دوں تو میں نہیں گنوں گا، دیکھتے ذیل الجواہر المصیہ ج ۲ص ۵۰۵ – ۲ اشر ف قادري

۲ - امام علامہ محمد بن یوسف صالحی رحمہ اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ خلیفہ ابد جعفر منصور نے امام ابد حذیفہ کو کوفہ سے بغداد بلایا ہی اس لئے تفاکہ انہیں شہید کر دے ، اس کی وجہ یہ تھی کہ حضر ت اہرا تیم بن عبد اللہ بن حسن بن حسن بن علی بن ابلی طالب رضی اللہ تعالی عنهم نے بھر د میں ابد جعفر نے خلاف خروج کمیا تو اس پر شدید خوف طاری ہو گیا اور اس کا صبر و قرار رخصت ہو گیا ، امام ابد حنیفہ کے کچھ د شہنوں نے ابد جعفر منصور کوباور کر ایا کہ امام ابد حنیفہ ، اہر اتیم کی مدد کر رہے ہیں اور انہوں نے انہیں بہت سامال دیا ہے ، امام ابد حفیفہ لو گوں میں بہت معزز تصاور ان کا صبر و قرار رخصت ہو گیا ، امام ابد حنیفہ کے کچھ د شہنوں نے ابد جعفر حفیفہ لو گوں میں بہت معزز تصاور ان کی بات سی جاتی تھی ، ان کے پاس مال تجارت کی بھی فر اوانی تھی ، ایہ جنوفر کو سید ابر ابنیم کی طرف ان نے میان نے حفوف محسوس ہوا ، چنانچہ اس نے امام ابد حذیفہ کو کو فہ سے بغد اد طلب کیا ، بلاد جد انہیں قتل کر نے کی جرات تو نہ کر سکا ، البتدا نہیں قاضی بنے کی پیشک کی ، کیو نکہ و د حزیف ان کے معام کر ہو کہ ہوں ہیں ہمت معزز مصان کے میان سے بی اور انہوں نے انہیں ہیں سال دیا ہے ، امام ابد جنوفر کو سید ابر ابنیم کی طرف ان نے میان نے خوف محسوس ہوا ، چنانچہ اس کے ایم ابد و دی کہ و د ہند او طلب کیا ، بلاد جد انہیں قتل کر نے کی جرات تو نہ کر سکا ، البتدا نہیں قاضی بنے کی چیکش کی ، کیو نکہ و د کر دیا ، امام ابد حذیفہ یہ منصب قبول نہیں کر ہی کے ، جاری نے انکار کیا تو اس نے بہا نے سے انہیں شرید کر دیا ، امام ابد حذیفہ یہ منصب قبول نہیں کر ہی کے ، کر ہے ، دیکھیے عقود انجمان ص ۵ میں ۔ ۲ شرف تا در کی در کی

## r Am

سر کار دوعالم علی پر نے این ہیر ہ کوخواب میں تنبیہ فرمائی قاضی ابو عبداللہ صمر ی نے بیان کیا کہ مردان بن محمد اُموی کے دور میں اپن ہبیر ہ نے امام ابد حنیفہ کو کوفہ کا قاضی مقرر کرنا چاہا، آپ نے انکار کر دیاادر ہیہ منصب مستر د کر دیا،این ہبیر ہ نے قشم کھائی کہ اگر انہوں نے مصب قضا قبول نہ کیا تو ہم ان کے سر پر کوڑے ماریں گے ، امام ابد حنیفہ سے اس سلسلے میں بات کی گئی تو 👻 <u>ز فرمایا</u> 'میرے نزدیک اس کا مجھے دنیامیں مار تا (آخرت میں ) لوہے کے گرزوں کی بہ نسبت آسان ہے، اللہ کی قسم ! میں بد منصب قبول نہیں كرول كالكريد بجص قتل كرد "-ان کی یہ مات این مبیر ہ کو مینچی تواس نے کہاان کی تقدیر ہی ہے ہے کہ ان کی آرزدان کے مقصد کا سامنا کرے (یعنی اگر دہ زندہ رہنا نہیں چاہتے تویو نہی سہی ۱۲ قادری) چنانچہ امام الد حنیفہ کوبلایااور براہ راست ان سے گفتگو کی اور قشم کھا کر کہا کہ اگر انہوں نے مصب قضا قبول بنہ کیا تو ہم ان کے سریر استے کوڑے ماریں گے کہ وہ فوت ہوجائیں،امام نے ایسے کہا کہ مربا توایک دفعہ ہی ہے (کو نساباربار مربا ہے ؟ یعنی تم ایک د فعہ ہی مار کتے ہو، ایک د نعہ سے زیادہ موت سے ہمکنار کرنا تمہارے س میں نہیں ہے ١٢ قادري)ایں نے تحکم دیا تو امام اعظم کے سر پر بیس کوڑ ہے مارے گئے ، امام اعظم نے فرمایا : ''اللَّد تعالى كيارگاہ ميں گھڑ ہے ہونے كا تصور كر ، ميں جو تير ہے سامنے کھڑ اہوں،ایلد تعالیٰ کی پارگاہ میں تیر اقیام اس سے زیادہ ذلت آمیز ہوگا،

مجھے د حملی نہ دے کیو نکہ میں کہتا ہوں کا آلہ اِلّا اللّٰہ ، اللّٰہ تعالٰ میر ۔

بارے میں بتھ سے یو چھے گاادر تیر اوبی جواب قبول کرے گاجو حق ہو گا' این ہمیر ہ نے جلاد کو اشارے سے روک دیا ، صبح ہوئی تو ضرب شدید کی بتا پر امام ایو حنیفہ کا چہرہ ادر سر سوجا ہوا تھا ، این مبیر ہ نے کہا کہ مجھے خواب میں رسول اللہ علی کہ کا دیارت ہوئی، آپ نے فرمایا : '' کیا تواللہ تعالیٰ سے نہیں ڈرتا ؟ تو ہماری امت کے ایک صحص کو بغیر 🔍 سی جرم کے مار تااور اسے دھمکی دیتاہے'' چنانچہ اس نے امام ، رہا کر دیااور ان سے معافی ما تھی ک پھر منصور عبابی کے دورِ حکومت میں امام اعظم امتحان سے دوچار ہوئے انہیں اسی دفت قید کیا، اور مارا گیا، چنانچہ امام قید ہی میں سجد ہے کی حالت میں انتقال کر گئے، یہ بھی میان کیا گیا ہے کہ جب امام اعظم نے مصب قضا کے قبول کرنے سے انکار کیا تو منصور نے ستو منگوائے اور انہیں کہا ہو، امام نے انکار کیا تو اس نے کہا تہمیں پینے پڑیں گے اور پینے پر مجبور کیا، آپ نے پی لئے، پھر جلد ہی اٹھ کھڑے ہوتے، منصور نے یو چھا کہال جارہے ہو؟ فرمایا : اس محبوب کے پاس جس کے پاس تونے مجھے بھیجاہے، یعنی موت کے پاس، کیونکہ آپ نے محسوس کر لیا کہ آپ کو زہر دی گئی ہے ، چنانچہ اسی زہر کے اثر سے جیل میں حالت سجدہ میں جام شیاد ت نوش کیا مروی ہے کہ منصور نے امام ابد حنیفہ کو قاضی بنانے کی پیشکش کی ،آپ نے فرمایا : میں اس کے لائق نہیں ہوں ، یو چھا کیوں ؟ توآپ نے مغرمایا : اگر میں سچا ہوں توداقعی قاضی بننے کے لاکت نہیں ہوں ،اور اگر جھوٹا ہوں تو جھوٹاآد می قاضی بننے کے لائق نہیں ہے، یہ بھی بیان کیا گیا ہے کہ امام ایو حذیفہ کو تھم دیا گیا کہ مصب قضا قبول کرلیں،آپ نے انکار کیا توآپ کونوے کوڑے مارے گئے، جب انہوں نے اپنے

عتودالجمان ص ١٣-١٣

ز خموں کو دیکھا توابیخ شاگر دوں سے مشور ہ کیا،امام ایو یوسف نے مشور ہ دیا کہ آپ کو یہ منصب قبول کر لیناچاہے ،اگرآپ قاضی (بج )ین جائیں تولو گوں کو فائدہ پہنچائیں کے ، امام او حذیفہ نے فرمایا کہ اگر مجھے تھم دیا جائے کہ سمندر کو خشک زمین میں تبديل كردول تو قاضى بينے كى نسبت ميں اپنے آپ كواس پر زيادہ قدرت دالايا ؤل گا، اور میر المان ہے کہ تم قاضی بنو کے (چنانچہ بعد میں ایسا ہی ہوا۔ ١٢ قادری) پھر آپ نے سر جھکالیاادر شاگر دوں کی طرف سر اٹھا کر شیں دیکھا۔ ایک روایت میں ہے کہ امام ابد حنیفہ کو نتین مرتبہ منصب قضا پیش کیا گیا، آپ نے ہر د فعہ انکار کر دیا، اور ہر د فعہ آپ کو تمیں کوڑے مارے گئے ، تیسر ی مرتبہ آب نے فرمایا کہ میں اپنے شاگردوں سے مشورہ کروں گا، چنانچہ آب نے اپنے شاً گر دوں (امام ایو یو سف اور امام محمد) سے مشورہ کیا، ان دونوں نے تائید کی ، کیکن آپ نے ان کا مشور د بیند نہیں فرمایا، ادر انکار کر دیا، بہال تک کہ آپ کو قید دہند میں ڈال دیا تر ای ای ای ام ایو یوسف کو فرمایا : ، <sup>،</sup> تم اس دفت تک دنیا ہے رخصت نہیں ہو گے جب تک حکومت اور قضامیں مبتلا نہیں ہو گے ،اسی طرح امام محمد بن الحسن کو فرمایا۔'' چنانچہ امام ابد یوسف ، ہارون الرشید کے قاضی القصناة (چیف جسٹس) بنائے گئے ، اور امام محمد کوفہ کے والی بنائے گئے -محدث این مجرینج کوامام اید حنیفه کی دفات کی اطلاع ملی توانهوں نے کہا : إِنَّا نِلْهِ وَإِنَّا إِلَيهِ رَاجِعُونَ اور صد ے كااظهار كيا، يہ بھى فرمايا : "كتنابر اعلم چلا كيا"؟ امام ابدید سف انہیں یاد کر کے ردیا کرتے تھے،اور کہتے تھے اے ابد حنیفہ 🛯 آپ سیم وزركابدل تصح، باقى رين والول ميں كوئى آب كابدل شيس --

امام اعظم کی وفات حسرت آیات امام ایو حنیفہ کی وفات ستر سال کی عمر سن ۲۵۱ ہ میں ہوئی ، بعض نے کہا رجب میں بعض نے کہا شعبان میں ،ایک قول کے مطابق نصف شوال میں وفات ہوئی ایک بیٹے حماد کے علاوہ کوئی اولاد نہیں چھوڑی، بغداد کے قاضی حسن بن عمارہ نے انہیں عسل دیا، عبداللہ بن داقد ہروی نے پانی ڈالا ، نماز جنازہ میں لو گول کی کیشر تعداد نے شرکت کی، کہا گیاہے کہ پچاس ہزار افراد نے شرکت کی،ایک قول بیر ہے کہ اس سے بھی زیادہ تعداد تھی ، چھ دفعہ نماز جنازہ پڑھی گئی ، بعض حضرات نے کہا کہ لوگ ہیں دن تک آپ کی قبر پر نماز جنازہ پڑ ھتے رہے ، آپ نے وصیت کی تھی کہ مجھے خیزران کے قبر ستان کی مشرقی جانب دفن کیا جائے ، کیونکہ سہ پاکیزہ زمین تھی ، نہ تو غصب کی ہوئی تھی اور نہ ہی صدقہ کی زمین تھی۔ امام اعظم قول کے سیچے اور مقبول د عادالے تھے، ان کی تد فین کے بعد تین را تیں بہ آواز سی گئی : ذَهَبَ المَقصُودُ فَلَا فِقهَ لَكُم وَاتَّقُو ١ اللَّهُ وَ كُونُو ١ حُلَفَاءَ · مقصود چلا گیا،اب تمہارے لئے فقہ نہیں ہے،اللہ تعالیٰ سے ڈردادر خلیفے ہو'' امام شافعي كاامام اعظم كووسيله بهنانا اصحابِ حاجات آپ کی قبر انور کی زیارت کرتے تھے اور اپنی حالجتوں کے پور ا ہونے کے لئے آپ کے دسلے سے دعائیں مائلتے تھے، امام شافعی سے مروی ہے کہ میں امام ابد حنیفہ کے ذریعے سے برکت حاصل کرتا ہوں اور ان کے مزار پر حاضری دیتاہوں، جب مجھے کوئی حاجت پیش آتی ہے تو میں دور کعت نمازاد اکر تا ہوں اور ان کی قبر کے پاس آکراللہ تعالیٰ سے د عاکر تاہوں تو میر ی حاجت جلد پوری کر دی جاتی ہے ،

www.waseemziyai.con

ہیہ بھی ان سے منقول ہے کہ انہوں نے امام اعظم کے مزار کے پاس صبح کی نماز پڑھی تو (اینے مذہب کے بر خلاف) دعائے قنوت نہیں پڑھی ، ان سے یو چھا گیا کہ آپ نے ایسا کیوں کیا ؟ توانہوں نے فرمایا : اس قبر والے کے ادب کے پیش نظر ایسا کیا ہے ایک روایت میں بیراضافہ ہے کہ انہوں نے بسم اللّٰہ شریف او کچی آداز سے نہیں پڑھی له ہو سکتا ہے کہ اس دفت ان کی نظر ان دلائل کی طرف چلی گئی ہوجو دوسر ی جانب یر د لالت کرتے تھے ،اور مسئلہ بھی قطعی نہیں تھابا بحہ قیاسی تھا، جیسے کہ مسائل فقہیہ کی شان ہے-امام اعظم کی میت برآیاتِ بشارت سماک سے منقول ہے غسل دیتے دقت جب میں نے امام ابو حنیفہ کو دیکھا تومیں نے ان کی پیشانی پر ایک سطر لکھی ہوئی دیکھی يٰااَيَّتُهَا النَّفسُ المُطمَئِنَّةُ ارجعي اللي رَبَّكِ رَاضِيَةً مَّرضِيَّة (٩٨ / ٢٨) اے اطمینان دالی جان توابیخ رب کی طرف لوٹ ، تواس سے راضی دہ تجھ سے راضی ان کے دائیں ہاتھ پر ایک سطر لکھی ہوئی دیکھی أدخُلُواالجَنَّةَ بِمَا كُنتُم تَعمَلُونَ (٢١/ ٣٢) " تم جنت میں داخل ہو جاؤان اعمال کے سبب جو تم کیا کرتے تھے" ادرمائيں ماتھ پرايک سطر لکھی ہوئی تھی : يُبَشِرُهُم رَبُّهُم برَحمَةٍ مِّنهُ وَرضوان وَجَنّْتٍ لَّهُم فِيهَا لَعِيم ' مُقِيم' خَالِدِينَ فِيهَا اَبَد آانً الله عِندَهُ اَجر' عَظِيم' (٩/٢١-٢٢) "ان کارب انہیں خوشخبری دیتا ہے اپنی رحت اور رضا کی اور جنتوں کی جن میں ان کے لئے دائمی نعمت ہے ، اس میں وہ ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے ،

بے شک اللہ کے پاس ہی عظیم اجر ہے''-جب انہیں چاریائی پر لٹایا توہا تف نے آواز دی : يَاقَائِمَ اللَّيل طَوِيلَ القِيام -- يَا صَائِمَ النَّهَار خَطِيرَ الصِّيَام أَبَاحَ لَكَ مَا تَشْرَبُ مِن - جَنَّةِ الخُلدِ وَ دَار السَّلَام ا اے رات کو طویل قیام کرنے دالے! اے دن کے وقت کژت سے وزے رکھنے والے ! -- تمہارے لئے مباح کر دیا ہے تم جنت الخلد اور دار السلام سے جوجا ہو پو! امام اعظم کی کرامتوں اور فراستوں کے سلسلے میں بہت سی اشیاء ہیان کی جاتی ہیں جوان کے فضل د کمال پر د لالت کرتی ہیں اسلمعیل بن ابنی رجاء سے مروی ہے کہ میں نے امام محمد بن حسن کو خواب میں دیکھا میں نے یو چھا کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کے ساتھ کیا معاملہ کیا ؟ فرمایا : مجصے بخش دیااور فرمایا : اگر میر اارادہ تمہیں عذاب دینے کا ہو تا توبیہ علم تمہارے سینے میں نہ رکھتا، میں نے یو چھا کہ امام ابد یوسف کہاں ہیں انہوں نے فرمایا : '' میرے اور ان کے در میان زمین واسمان کا فاصلہ ہے" میں نے یو چھا کہ "امام ابد حنیفہ کہاں ہیں'' ؟ انہوں نے فرمایا : ''دور بہت دور ، اعلیٰ علیین میں ہیں ، اللہ تعالیٰ ان سے ، ان کے شاگر دوں اور منبعین سب سے راضی ہو-'' وصل (٩) ائمئہ ثلاثہ کے مناقب یہ امام اعظم کے مناقب تھے جو ضطِ تحریر میں آئ ، ائمنہ خلابتہ کے فضائل بھی بختر ت ہیں، دہ سب ہدایت کے مینار تھے،اصحاب علم اور ارباب درع د تقویٰ تھے،

دین کے راستوں پر چلنے میں بھر یور کو شش کرنے والے ، حق کے طلب کرنے میں اپنی جد د جہد صرف کرنے دالے ،امن دالے اور محفوظ بتھے ، مخلوق میں اللہ تعالٰی کے امین تھے،اگر چہ ان کے در جات اور مراتب میں فرق تھا،اللہ تعالیٰ ان سے راضی ہو ادر مسلمانوں کی طرف سے انہیں جزائے خبر عطافرمائے، جب امام اعظم کے مناقب میں گفتگو چل نگلی ، کام طویل ہو گیا اور مقصد (اخصار) دور ہو گیا اس رسالے میں محض ائمئہ کرام کا ذکر مقصد بھی نہ تھا ، البتہ امام اجل واکر م امام احمد بن حنبل کے مناقب کے بیان کرنے سے ایک صحیح غرض متعلق ہے اور وہ بیہ کہ سید ناو شجناد مولانا قطب رباني، غوث صداني شيخ محيي الدين ابد محمد عبدالقادر حسني جبلاني قدس الله سرہ العزيز ان کے مذہب پر تھے، اس لئے ہم نے ان کے کچھ فضائل برکت حاصل کرنے، امانت کا حق اداکرنے، اور محفوظ کرنے کے لئے بیان کئے ہیں، کیونکہ محبوب کا محبوب بھی محبوب ہوتاہے،ادر محبوب کی رضا ہمیں ادر حق کے تمام الملبگاروں کواس چیز کی اجازت دیتی ہے جو مطلوب اور مرغوب ہے، اسلنے ہم کہتے ہیں وصل(۱۰)

امام احمد بن حنبل کے حالات و مناقب وہ امام مقتد کی اید عبد اللہ احمد بن حنبل بن ہلال بن اسد شیبانی بغد اد ی بیں ان کا نسب ربیعہ بن نزار بن معد بن عد نان ۔۔۔ ہو تا ہوا حضر ۔۔۔ اسلحیل بن ابر اہیم علیم ماالسلام تک پنچتا ہے ، امام احمد کا قد لمبااور رنگ گھر اگند م گول تھا ، ما و ربیع الاول سن ۱۲۴ ہ میں پیدا ہوئے ، اور (بغد او شریف) میں سن ۱۳۱ ہ م میں جعہ ک دن صبح کے وقت نوت ہوئے ، عصر کے بعد انہیں سپر دلحد کیا گیا ، اس وقت ان کی عمر ے کا سال تھی ، دہ فقہ ، حدیث ، زہد و تقویٰ ، عباد ۔۔ اور علم و معرفت کے امام خص

.

ير عمل كيا : مَن كَانَ يُومِنُ بِاللَّهِ وَاليَومِ الآخِرِ فَلَا يَدخُلُ الحَمَامَ إِلَّا بِمِئزَرٍ-'' ''جو شخص اللہ تعالیٰ اور قیامت کے دن پر ایمان رکھتا ہے وہ تہبند کے بغیر حمام میں داخل نہ ہو''، چنانچہ میں نے کپڑے نہیں اتارے ،اس رات میں نے ایک شخص کو دیکھا نوكهه رباتقا 'احمہ ابتمہیں بھارت ہو ، کیونکہ سنت پر عمل کرنے کی برکت سے اللّٰہ تعالى في تمهيس بخش دياب ،اور شهيس امام مقتد المادياب "میں نے یو چھا" آپ کون ہیں" ؟ فرمایا : میں جبر ا<sup>ن</sup>یل ہوں۔<sup>ل</sup>ہ امام احمد بن سعيد فرمات بي كه ميل نے امام ابو عبدالله احمد بن حنبل سے زیادہ رسول اللہ علیہ کی حدیث کا حافظ، فقہ اور اس کے معانی کا عالم نہیں ویکھا، احمرت سعيد بن القطان فرمايا : مير ب ياس احمد بن حنبل اييا كوئي شخص نهيںآيا-امام ويع فرمات بي احمد بن حنبل ايياكوئي هخص كوفيه مي شي آيا-اہو عُلَيَّه سے منقول ہے کہ وہ حاضرین پر ناراض ہوئے کہ تم ہنس رہے ہو جب که میر بے پاس احمد بن حنبل تشریف فرما ہیں-احد بن سنان کہتے ہیں کہ میں نے یزید بن ہارون کوامام احمد بن حلبل سے زیادہ کسی کی تعظیم کرتے ہوئے نہیں دیکھا، وہ انہیں اپنے پہلومیں بٹھایا کرتے تھے-ام عبدالرزاق کہتے ہیں کہ میں نے امام احمد بن حنبل سے بدا فقیہ اور ان سے زماد ه متقى كو ئى نهيں ديکھا-

ا - عماض بن موحیٰ بحصیر ،امام :

191

گفتگو ہی نہ کرتے، یہ بھی فرمایا کہ وہ دین کے امام متھ -

دہی مخص ہے لیعنی امام احدین حقبل -

افضل مل -

این قتبیہ فرماتے ہیں اگرامام احمد بن حنبل نہ ہوتے تولوگ دین کے بارے میں 🕅 الم نصير بن على خمصى فرمات بي احمد بن حنبل اين زمان سے تمام لو كول سے العلاء کہتے ہیں کہ اللہ تعالی نے امام احمد کے ذریعے لوگوں پر احسان فرمایا، وہ امتحان میں ثابت قد مرب ، اگر دہ نہ ہوتے تولوگ کا فر ہو جاتے-🖓 کریمی کا بیان ہے کہ میں نے امام ابو عاصم کو فرماتے ہوئے ساکہ بغد اد میں صرف

این راہویہ فرماتے ہیں کہ میں نے امام پی پن آدم کو فرماتے ہوئے سنا کہ احمہ 🗠 بن حنبل بهار امام بي-🖈 حضرت حسن بن ربيع فرماتے ہيں کہ ميں 🛛 وضع قطع ، طرز زندگی اور شکل و صورت میں امام احمد کو صرف عبدالللہ بن المبارک سے تشبیہ دیتا ہوں-این راہویہ فرماتے ہیں کہ کیا میں اس شخص کی تعریف نہ کروں جس نے دین اسلام کے لئے جان کی بازی لگادی-امام ائن المديني فرمات بين جمارے شاكر دول ميں احمد بن حنبل سے برا حافظ الحديث كوئي نہيں ہے-الله ميموني كابيان ب كه امام احمد ك ابتلاك بعد امام ابن المديني في بعره مي قرماما : تاریخ اسلام میں امام احمہ کی طرح سی نے ثابت قدمی کا مظاہر ہ نہیں کیا، مجصحان کی اس بات پر تعجب ہوا کہ حضرت او جز صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کمختلف قبائل کے مرتد ہونے کے موقع پر بے مثل استقامت کا مظاہرہ کر چکے ہیں ، اس

292 حوالے سے میں نے یو چھا کہ امام احمد کی استقامت کی کیا خصوصیت ہے ؟ فرمایا : حضرت ایو بحر کے مدد گارتمام صحابہ کرام تھے، جب کہ امام احمد کا (اللہ تعالٰی کے سوا) کوئی مددگار نہ تھا-ایک روایت میں ہے کہ اللہ تعالٰی نے دو حضر ات کے ذریعے اس دین کو عزت بخشی، کوئی تیسر اان کے ساتھ شریک نہیں <sup>ل</sup> (۱) حضرت ابو بحر صدیق ، قبائل کے ارتداد کے دقت اور ، (۲) احمد بن حنبل اہتلاء کے موقع پر - ہلال بن العلاء فرماتے ہیں اگر امام احمد بن حنبل کی اہتلاء میں ثابت قدمی نه ہوتی تولوگ چویائے بن جاتے (یعنی انسانیت ختم ہو جاتی ۱۲ قادری) امام ان معین فرماتے میں کہ لوگ ہم سے توقع رکھتے میں کہ ہم امام احمہ جیسے ہو جائیں ، اللہ کی قشم ! ہم ان کے راستے پر چلنے کی طاقت نہیں رکھتے ، المحارث بن عباس کہتے ہیں کہ میں نے امام ابد مسر سے بو چھاآ یے سی ایسے شخص کو جانتے ہیں ؟جواس امت کے لئے اس کے دین کے معاملے کی حفاظت کر سکتا ہو، انہوں نے فرمایا : میں فقط مشرق کے ایک جوان لیتن امام احمد بن حنبل کو جاہتا ہوں ، اثر م کہتے ہیں کہ ہم ایک دن حضرت او عبید کی خدمت میں حاضر تھے، میں نے ایک مسئلہ بیان کیا، حاضرین میں سے ایک مخص نے کہا کہ بیر کس کا قول ہے ؟ میں نے کہایہ اس مخص (امام احمد )کا قول ہے جس سے زیادہ سچار دئے زمین کے مشرق میں ہے اور نہ مغرب میں-امام اید داؤد سجستانی (صاحب سنن ابی داؤد) فرماتے ہیں کہ میں نے دوسواکابر مشائخ جدیث سے ملاقات کی ، کمین میں نے امام احمد بن حنبل جیسا کوئی کنہیں دیکھا، یہ بھی فرمایا کہ امام احمد کی مجلس، آخرت کی مجلس ہے، لان کی مجلس میں تبھی دنیا کا تذکرہ نهيں ہو تا تھا-ا- بد لام ان المدي كامبالغه ب ، درنه تاريخ اسلام من حضرت عمر فاردق ، علمان غنى ، على مرتقلي ، حضرت جلال ، لام حسين ، عبدالله تن دير رمنى الله تعالى عنهم لام الد حذيفه ، الممالك اورالم شافع ايت بوت مد الباب استقامت كزرت بي رسى اللد تعالى عنهم ١٢ شرف قادري

www.waseemziyai.com

191

امام ابد زرعہ فرمانے ہیں کہ میری آنکھوں نے امام احمد ایسا کوئی نہیں دیکھا ، جاضرین نے کہاعلم میں ؟ فرمایا : نہ صرف علم میں بایحہ زمد، فقہ اور ہر خیر میں – التلعيل بن خليل كمت بين كهاأكرامام احمد بن حنبل ، بذي اسرائيل میں ہولتے توانہیں آیڈ مین آیات اللہ تعالیٰ شار کیاجاتا-اہر اہم حربی کہتے ہیں کہ میں نے امام احمد بن حنبل کی زیارت کی ، یوں معلوم 🛧 ہو تا تھا کہ اللہ تعالٰی نے ان کے لئے اولین اور آخرین کاعلم جمع کر دیا ہے ، جس طرح جائبتے اس میں تصرف <sup>ف</sup>رماتے اور جس دلیل سے جاہتے استدلال کرتے تھے ، ساتھ ذکر کرتا ہو تو تم اس کے اسلام پر تہمت لگاؤ (یعنی اس کا اسلام مشکوک سمجھو ۱۲ قادري) الم محمد بن بحد فالى كماكرت تقصر ميں في امام احمد كوابين اور الله تعالى ك ور میان امام بتایا ہے-المحضرت بشر حافی نے فرمایا : کہ احمد کبیر (امام احمد بن حنبل) اس حال میں دنیا میں 🗠 آئے اور گئے کہ خالص سونا تھے-الله حضرت بشر حافی ،ان کے ہم عصر تھے ، کوئی شخص امام احمد کے پاس اکر اللہ تعالیٰ کی محبت ،اسر ار اور کیفیات باطنیہ کے بارے میں سوال کرتا تواسے حضرت بشر حافی کے پاس بھیج دیتے ، انہوں نے فقرا ختیار کیا اور اس پر ستر سال صبر کیا، نہ تو کسی سے سوال کیا،اورنہ ہی کسی سے صدقہ اور ہدید قبول کیا،زہد،ورع اور تقویٰ کے سلسلے میں امام احمد کے صبر، نؤکل اور یا کدامنی کے حیرت انگیر واقعات ہیں، جن سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ ان امور میں بلند درج اور عالی شان مرتبے پر فائز تتھ ، ان کے مقلدین کو حنابلہ کہاجاتا ہے، حنابلہ میں کثیر تعداد میں بڑے بڑے لوگ، اتمہ فقهاء

مطالعہ کیا، اکابرین محد ثمین کی ایک جماعت سے حدیث شریف سن ، اس کے علاوہ اس وقت کے مرقرح تمام علوم حاصل کئے اور علوم و معارف میں مسلم الثبوت مقام حاصل کیا، یہاں تک کہ تمام علوم ظاہر ہوباطنہ میں سب پر فوقیت لے گئے ، اِس وقت جو مدر سہ (مدر سہ قادر یہ )آپ کی طرف منسوب ہے اُس میں تدریس ، فتوای اور و عظ کی مند پر جلوہ گر ہوئے ، علماء ، فقهاء اور اولیاء کرام کی ہوی جماعت آپ کے گر د جمع ہوگی، جوآپ کے کلام اور صحبت سے مستفید ہوتی تھی-

اطراف عالم ے علم کے پات باب العراق (بغداد شریف) آپ ک خدمت میں حاضر ہوتے ، جو نکہ آپ جامع العلوم تھے اس لئے آپ کی خدمت میں حاضر ہونے والے طلبہ کو کسی دوسرے عالم کے پاس جانے کی حاجت شیس رہتی تھی، آپ کے پاس صبح دشام تفسیر ، حدیث ، فقد حنبلی ، اختلاف فقهاء ، اصول د فردع ادر نحو وغیرہ علوم پڑھے جاتے تھے، ظہر کے بعد اپنی قراءات اور روایات کے ساتھ قرآن یاک پڑھتے تھے ،آپ دلایت کمرای ادر قطبیت ِ عظمیٰ کے مقام پر فائز ہوئے ، عراق میں مریدین کے آخری مرجع دسادی آب ہی تھے، علم وعمل اور روحانیت کی سر وری کی انتناءآب ہی کی ذات کریم پر تھی، یہاں تک کہ آپ محیر الھول مقام رفیع تک پنچے-امام یافعی فرماتے ہیں کہ آپ کی کرامات حد تواتر کو پینچی ہوئی ہیں اور بالا تفاق ہمعلوم میں ، دنیا بھر کے مشائخ رضی اللہ تعالی عنہم میں سے سی کی کرامات اس حد تکگر نہیں پنچیں ، سید نا غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے امام احمہ کامذ ہب اختیار کیاجو فقہ اور تصوف کا جامع ہے اس لئے ہمارے شیخ، سید تا عبد القادر جیلانی حنبلی مذہب رکھتے ہیں، ہمیں معلوم نہیں کہ جب آپ عجم میں اپنے دطن میں بتھے اس وقت خنبلی تصايتمافعی ؟ شیخ نورالدین ابد الحن علی بن بوسف بن جریر الخمی الشطیو فی ، مصر کے

www.waseemziyai.com

## 494

علاقے میں یکتائے زمانہ امام اور شیخ القراء سے ، وہ قاہر ہ میں سن ۱۹۳۲ ھ میں پیدا ہوئے ، ان کے اور سید نا غوث اعظم کے در میان دو داسطے ہیں ، دہ امام عبد اللہ العسر ال ہے ، یہ مشہور اور معتبر کتاب ہے ، اس میں انہوں نے سید ناغوث اعظم اور دیگر مشائخ کے مناقب جمع کئے ہیں ، اس میں فرماتے ہیں کہ شیخ ، امام شافتی اور امام احد کے مذہب پرفتوی دیتے تھے ، آپ کے فتادی علماء عراق کے سامنے پیش کئے جو تا تھا، آپ کے دور میں فتادی کا قلم آپ کے سیر دکر دیا گیا تھا۔ ہو تا تھا، آپ کے دور میں فتادی کا قلم آپ کے سیر دکر دیا گیا تھا۔ ہو تا تھا، آپ کے دور میں فتادی کا قلم آپ کے سیر دکر دیا گیا تھا۔ ہو تا تھا، آپ کے دور میں فتادی کا قلم آپ کے سیر دکر دیا گیا تھا۔

اس جگہ ایک عجیب داقعہ بیان کیا گیا ہے اور دہ سے کہ عجم سے ایک استفتاء آیا، عرب و عجم کے عراق (عراق دو بیں) کے علاء اس کا جواب نہ دے سکے ، کس کے ذہین میں بھی اس کا شافی جواب نہ آیا، تب وہ سوال یغد او شریف آیا، اس کی صورت سے تھی کہ اکابر علاء اس شخص کے بارے میں کیا کتے ہیں ؟ جس نے تین طلا قول کی قشم کھائی کہ دہ اللہ تعالیٰ کی ضرور ایس عبادت کرے گا جسے او اکرتے وقت کوئی شخص بھی اس کے ساتھ شریک نہیں ہو گا، دہ کو نی عبادت کرے ؟ کہ اس کی قشم لور ی ہو جائے ، بیہ سوال حضرت سید ناغوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خدمت میں پیش ہوا توآپ نے قلم ہر داشتہ جواب تحریر فرمایا کہ دہ شخص تھی تھی مرمہ جائے، اس کے لئے مطاف (طواف کرنے کی جگہ) خالی کر ادیا جائے، دہ شخص تماسات چکر لگائے، اس کی قشم پوری ہو جائے گی اس شخص نے بغد او تیں رات بھی نہ گزاری (اور اسی دقت روانہ ہو گیا) r91

بھجة الاسرار ميں يہ بھى فرمايا كە ہميں شيخ مقتدى ايو الحن على بن الھيئتى نے خبر وى كە ميں نے سيدى شيخ محيى الدين عبد القادر جيلانى اور شيخ بقا ان بطو كے ہمراہ امام احمد بن حنبل كے مزاركى زيارت كى توميں نے ديكھا كه امام احمد اپنى قبر سے نطح ، شيخ عبد القادر كو سينے سے لگايا ، انہيں خلعت پہنائى اور فرمايا : اے شيخ عبد القادر ! مخلوق خداعلم شريعت د طريقت اور حال كے علم و عمل ميں تہمارى طرف مختاج - (الخ)

یاد رہے کہ میں جب مکہ معظمہ میں تھا، اس وقت میں نے امام احمد کے مذہب کی ایک کتاب خریدی ، اس کے حاشیہ پر مذھب حنبلی کے ایک عالم علامہ زرکشی کی شرح کتاب الحرفی د الخرفی تھی ، یہ عظیم ادر مبسوط کتاب تین ضخیم جلدوں میں تھی ، اس کے خرید نے کا مقصد یہ تھا کہ جہال تک ممکن ہوا ان کے مذہب کی پیردی کروں گا، اس امید پر کہ میر اعمل میر ے شیخ ، غوث اعظم ، قطب اکر موافخم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے عمل کے موافق ہو گا، وجہ یہ تھی کہ میں نے اکثر و پیشتر مسائل میں امام احمد کے اقوال امام الد حنیفہ کے مذہب کے موافق پائے تھے ، اگر چہ ایسی روایت میں ہو جو اصل مذہب کے مخالف ہی ہو، اس بتا پر میں نے اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کیا کہ میں اپنے شیخ کی مخالف کر حرج میں واقع سامیں ہوا، اللہ تعالیٰ حرم میں اللہ تعالیٰ کی اللہ تعالیٰ میں میں موافق ہو گا، مو کہ میں موافق پائے تھے ، کا شکر ادا کیا کہ میں اپنے شیخ کی مخالف کر میں موقت پائی جاتی ہے ان پر الگ ایک حرم اللہ کھوں گا۔

یہ امام الد حنیفہ کے مذہب کے موافق احادیث اور ان پر مبنی ہونے کی ایک دلیل ہے کیونکہ لمام احمد کے مذہب کی بنیاد احادیث پر ہے ،باد جو دیکہ اس سلسلے میں اس مذہب کے مطابق کوئی تنگی نہیں ہے جس کی رُد سے تمام مجتمدین صواب پر ہیں اور تمام مذاہب عمل کے اعتبار سے حق ہیں ، جیسے کہ ہر مجتمد مصیب ہے اور اپنے

اجتہاد کے فیصلے پر عمل کرنے کاپابتد ہے ، نہی ہر مجتمد کے مقلدین کاحال ہے-یہ حکم مسائل فرعیہ (نماز،روزہ، جج اورز کو ڈوغیرہ کے مسائل) میں ہے، جمال تک اصول اعتقاد بیر کا تعلق ہے ان بر جاروں امام متفق ہیں، فَلِلَّه الحمد - نظر انصاف میں چاروں مذہبوں کی مثال ایک گھر کے چار دردازوں کی ہے ، انسان جس دردازے سے داخل ہو گھر تک پہنچ جائے گا - اگر مجہتد سے خطابھی داقع ہو تو تحکم . شریعت کی بنایر مستحق اجرد مغفرت ہے۔ یہ جو کہا جاتا ہے کہ ہر مذہب دالے کو عقیدہ رکھنا چاہے کہ اس کا مذہب حق ہے اور باطل ہونے کا اخمال رکھتا ہے اور دوسر امذہب باطل ہے اور حق ہونے کا احمال رکھتا ہے توبیہ کام بعید اور ناپسندیدہ ہے - زیادہ سے زیادہ یہ عقیدہ رکھنا جا ہے کہ ہمارا مذہب راج ہے (اور دوسر امذہب مرجوح)علادہ ازیں بعض مشائخ ایک مذہب سے تعلق رکھتے تھے اور ان کے مرید دوسرے مذہب سے تعلق رکھتے تھے - مر شد انہیں اس بات کا تھم نہیں دیتے تھے کہ اپنے مذہب کو چھوڑ دیں۔اسی سلسلے میں بیان کیا گیا ہے کہ عارف باللہ مولانا جلال الدین رومی قد س سرہ حنفی من اور شیخ حسام الدین ان کے مرید ، صاحب اور ان کے مخلص تھے ، اور مولانا رومی کے ساتھ موافقت کرتے تھے، مولانا نے انہیں منع کیااور فرمایاارادت کا تعلق باطن ، محبت اور دلی عقیدت سے ہے، مذہب فقہی کا معاملہ ظاہر سے متعلق ہے اور بیرانیاامر ہے جو مقصد سے خارج ہے ، اسی طرح شیخ شہاب الدین سہرور دی شافعی تھے اور شیخ بہاء الدین بن زکریا (جو مشرباً سہروردی تھے ) وہ مذهباً حنفی تھے - الیی مثالیں دوسري جكه بهي سن جاسكتي بي، والله تعالىٰ اعلم-

**r99** 

نكتة لطيفه کهاجاتا ہے کہ صاحب کشاف (جار اللہ زمخشری) فقہ میں خفی اور عقائد میں معتزلی بتھے۔اس لئے انہیں حنفز لی کہاجا تاہے ، ہم بھی اس لا کُق ہیں کہ ہمیں حنفنبلی کہاجائے، کیونکہ ہم بھی مذہب حنق اور حنبلی کے جامع ہیں-و صل (۱۱) مجہتدین کی اقتداء اور ایتباع لازم ہے اس سلسلے میں دو طریقے ہیں ، متقد مین کا طریقہ یہ تھا کہ وہ معین مذہب اور ایک مجتمد کی انتباع کا التزام نہیں کرتے تھے ،بلجہ مجتمدین اپنے اجتماد پر عمل کرتے تصادر عوام، ففهاء كرام ف استفتاء كرت مصح ادر كسى ايك كى پيروى كاالتزام كئ بغیر ان کی طرف رجوع کرتے تھے۔ حافظ محمد بن تزم ظاہری کہتے ہیں کہ پہلے تین اددار بہترین دور تھے، ہمیں معلوم شیں کہ ان ادوار میں کسی نے کسی معین عالم کا قول اختیار کیا ہواور اس کی تقلید کی ہو، مذہب معین کاالتزام قرون ثلاثة (صحابہ کرام، تابعین اور تبع تابعین کے اددار) کے بعد پید اہواادر کسی نے اس کا انکار نہیں کیا، گویا امت مسلمہ کا جماع ہو گیا اس پر متقدمین کی دلیل ہے ہے کہ اللہ تعالٰی نے فرمایا ہے : فَسنَلُوا أهلَ الذِّكر إن كُنتُم لَا تَعلَمُونَ (١٢/ ٣٣) "اہل ذکر ہے یو چھواگر تم نہیں جانے" ان کا کہنا ہے کہ لوگوں کو حکم دیا گیا ہے کہ وہ کتاب د سنت اور اجماع پر عمل کریں اور علاء کے فتوے کی پیروی کریں ، تعیین اور شخصیص کی کیاوجہ ہے ؟ نبی اکر م علیق کا فرمان ہے :

أصحابي كَالنُّجُوم باَيَّهم إقتَدَيتُم إهتَدَيتُم (الحريث) ''میرے صحابہ ستاروں کی مانند ہیں ، تم ان میں سے جس کی اقتدا کروگے مدايت يادُ گے "-اس فرمان کااسی طرف اشارہ ہے، یہ قول زیادہ ظاہر اور انصاف کے زیادہ قریب ہے-سمجرات (ہند) کے بعض متاخرین فضلاء نے اس موضوع پر اپنی تصنیف میں بیان کیا کہ ذخیرہ اور محیط میں نوادر ابن رستم کے حوالے سے امام محمد سے منقول ہے کہ ایک شخص جو فقیہ (مجتمد) نہیں ہے اسے ایک عورت کے بارے میں ایک مسلہ پیش آگیا، اس نے ایک فقیہ سے سوال کیا، اس فقیہ نے اسے حلال پاحرام ہونے کا فتو ٹی دیا،اس شخص نے اس فتوے پر عمل کیااور اسے مان لیا، پھر اسے اسی فقیہ یادوسرے فقیہ نے دوسری عورت سے بارے میں بعینہ اسی مسئلے کے بارے میں پہلے فتوے کے برعکس فتویٰ دیا،اس شخص کے لئے دونوں فتووں میں سے سی ایک پر عمل کرنے کی گنجائیں ہے، اور اگراس شخص نے ایک فقیہ سے کسی در پیش مسئلے کے بارے میں سوال کیا، اس فقیہ نے اسے حلال یا حرام ہونے کا فتو کی دیا، اس شخص نے اینی ہوی کے بارے میں اس فتوے پر عمل نہیں کیا، بابحہ ایک دوسرے فقیہ ہے سوال کیا، جس نے اسے پہلے مفتی کے فتوے کے خلاف فتو کی دیا، اس شخص نے ادوسرا فتویٰ اپنی ہیوی پر نافذ کر دیااور پہلے مفتی کا فتویٰ چھوڑ دیا توا۔۔۔اس کی گنجالیش ہے،امام محمد نے فرمایا : بیر سب امام ابو حنیفہ اور امام ابو یو سف کا قول ہے-فآدی خانیہ سے منقول ہے کہ ایک شخص نے کہا کہ اگر میں فلال عورت ے نکاح کروں تواہے طلاق ہے، اس مسئلے کے بارے میں اصحاب نے کہا کہ وہ شخص جب سی عادل مفتی سے فتویٰ طلب کرے ادر مفتی اسے فتویٰ دے کہ یہ یمین باطل ہے،اس شخص کے لئے گنجالیش ہے کہ اس کے فتوے پر عمل کرےادر عوت کواپنے

یاس رکھے ، اگر اس عوت کے بعد دوسر ی عورت سے نکاح کرے ادر اس نے قشم کھائی تھی کہ جس عورت سے بھی میں نکاح کروں گا اسے طلاق ہے ، پھر اس نے دوسر ہے عادل مفتی سے فتویٰ طلب کیا، اس نے فتویٰ دیا کہ بیہ قشم صحیح ہے اور نکاح کرنے سے طلاق داقع ہو جائے گی ، تو دہ شخص پہلی عورت کو اپنے پاس رکھے اور دوسری سے جدائی اختیار کر لے ---- بیہ سب اس بات کی دلیل ہے کہ ایک فقیہ کے بعد دوسرے فقیہ کی طرف رجوع کرنا جائز ہے ،اور بیہ بھی جائز ہے کہ ایک شخص ایک مسئلے میں حفی مذہب اختیار کرے اور دوسر ے مسئلے میں شافعی یااور کوئی مذہب اختیار کرلے-اورایک معین امام کی تقلید اس طرح داجب شیں ہے کہ دوسر ے امام کی طرف رجوع نہ کر سکے ، پیر امام الد حنیفہ اور ان کے شاگر دول کے نزدیک ہے ، جیے کہ ہم نے ذخیرہ کے حوالے سے میان کیا، اتن حاجب نے مخصر الاصول میں فرمایا کہ جب ایک عام آدمی سی مسئلے کے تھم میں ایک مجہند کے فتوے پر عمل کرلے تواس امر پر انفاق ہے کہ اس مسئلے میں دوسر ے مجتمد کے فتوے کی طرف رجوع نہیں کر سکتا، لیکن کسی دوسر ے مسئلے کے حکم میں دوسر ہے جہتد کی طرف رجوع کرنا جائز ہے یا نہیں ؟ تو مختاریہ ہے کہ جائز ہے ، کیونکہ ہمیں قطعی طور پر معلوم ہے کہ صحابہ کرام اور تابعین کے ذمانے میں ایپادا قع ہوا ، اس لئے کہ لوگ ہر ذمانے میں مفتیان کرام سے فتویٰ طلب کرتے تھے ،جو بھی مفتی مل جائے ،اس بات کا انتزام نہیں کرتے تھے کہ کسی معین مفتی ہے ہی فتو کی طلب کیا جائے ، بیربات عام تھی اور باربار یائی گئی،اور کسی نے اس پر اعتر اض نہیں کیا۔ فاضل شجراتی نے فرمایا کہ ایک مسئلے میں بھی ایک مجہتد سے دوسر ے مجہتد کی طرف رجوع جائز ہے ، کیونکہ یہ بات معلوم ہے کہ امام ابد حنیفہ اور ان کے شاگر دوں نے اسے جائز قرار دیا ہے ، ممکن ہے این حاجب کی مراد بعض علماء کا انفاق

ہو، یہ مقصد نہ ہو کہ تمام علاء کا اجماع ہے، یا ان کا قول بعض صور توں پر محمول کیا جائے، مثلا فقهاء ایک معین عورت کے بارے میں فتو کی دیں، نہ کہ دوعور تو ل کے بارے میں، جیسے کہ ہم نے بیان کیا، مختصر یہ کہ غیر فقیہ کے لئے فتو کی وہی حیثیت رکھتا ہے جو مجمئد کے لئے اس کی رائے کی حیثیت ہے، کیونکہ غیر مجمئد فتو کی پر عمل کرنے کا پابند ہے، جیسے مجمئد اپنے اجتماد پر عمل کرنے کا پابند ہے، مجمئد کا اجتماد بدل جائے تو اس کا علم ہم نے بیان کر دیا ہے (کہ وہ دوسرے اجتماد پر عمل کرے - ۱۲ قادری) ہی حکم مقلد کے بارے میں ہے جب فتو کی بدل جائے۔ ایک مقلد کے بارے میں ہے جب فتو کی بدل جائے۔

کے جائز ہونے کے لئے یہ قید لگائی ہے کہ یہ خواہش نفس کی پیروی اور رخصتوں کی تلاش کی ہنا پر نہ ہو، خواہش نفس کی پیروی نہ کرنے کی قید لگانے سے معلوم ہو تا ہے کہ عالم جب فریقین کے دلائل میں غور کرے اور اسے غالب گمان حاصل ہو جائے کہ اس مسئے میں حق اور بہتر وہ ہے جو میرے امام کے مخالف نے کہا ہے تو اس کے لئے جائز ہے کہ اس مسئے میں مخالف کا فہ ہب اختیار کرلے، کیونکہ یہ خواہش نفس پر مبنی نہیں ہوگا، یہ بھی معلوم ہوا کہ شرعی مصلحت کے تحت مخالف کا فہ جب اختیار کرنا جائز ہے، کیونکہ یہ نظر ہوگا، بلتہ امید کی جاسکتی ہے کہ اس سلسلے میں اسے اجرد مصلحت شرعیہ کے پیش نظر ہوگا، بلتہ امید کی جاسکتی ہے کہ اس سلسلے میں اسے اجرد تواب بھی طے-

اکابر ائمہ حنفیہ میں سے قاضی ایو زید دیوسی نے میزان الاصول میں فرمایا "مجہتد پر لازم ہے کہ دوسر ے شخص کواپنے مذہب کی طرف بلائے ، کیو نکہ وہ سمجھتا ہے کہ میں حق پر ہوں اور دوسر اخطا پر ہے ، اس پر لازم ہے کہ دوسر ے کواس چیز سے منع کرے جس پروہ کاربند ہے "، مگر سے کہ دعوت اسے دے گاجو اس کی طرح · m + m

مجہتد شیں ہے ،اس کا طریقہ بیہ ہوگا کہ اپنے مٰہ جب کی خوبیاں اور دوسر ے مٰہ جب کی خرابیان اس کرے گااور داضح دلائل قائم کرے گا، اس پر بید لازم شیں کہ مخالف کے اشکالات کااظہار بھی کرے (الخ)فاضل تجراتی فرماتے ہیں کہ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ مقلد کے لئے جائز ہے کہ کسی مسئلے میں مخالف کے مذہب کی طرف رجوع کرے، جب اس کے نزدیک بعض داضح دلائل سے اس مذہب کاراج ہونا ظاہر ہو، اگر ایسانہ ہو تو مجہتد کے نزدیک جو حق مسئلہ ہے اس کی طرف د لائل ہیان کر کے د عوت دینے کا فائدہ نہیں ہوگا، کیونکہ اس مجہند کا گمان ہے کہ اگروہ دلائل ہیان نہیں کرے گانو ہو سکتا ہے کہ مقلد کے سامنے وہ دلائل آجائیں جن سے غیر کے مذہب کی ترجیح ثابت ہوتی ہوادر دہ اس مذہب کی طرف مائل ہو جائے ،اور (جب اس مجہند کے دلائل سے ثابت ہوجائے گاکہ )اس کامذہب جن ہے تودہ اس طرف رجوع کرے گا لیکن میں کہنا ہوں کہ مخالف کے اشکالات کے اظہار اور ان کے رد میں مشغول نہ ہونے کی کیا دجہ ہے ؟ حالانگہ پیر بھی تو اس مجتمد کے مذہب کے ثابت کرنے میں داخل ہے ، غالبًا اس کی وجہ بیہ ہے کہ اس مجتمد کی غرض اپنے مذہب کو ثابت کر مااور اس کے دلائل کا بیان کرنا ہے ، دعوت دینے کے لیئے اتنا ہی کا فی ہے ، اس سلسلے میں مخالف کے اشکالات کاذ کر اور ان کار د کرنا ضرور ی نہیں ہے ، البتہ اگر اشکال دامنج طور پر سامنے آجائے تواسے رد کرے گا، اس توجیہ میں اشکال ہے۔ فاضل تجزاتي نے کہا کہ بعض مجہتدین نے بعض مسائل میں مصلحت دیکھ کر مخالف کے قول پر عمل کیا ہے ، جب مجہند کے لئے بیہ جائز ہے ، حالا نکہ اس کا اجتہاد اس پر زیادہ لازم ہے تو مقلد بطریق اولیٰ اس کا حق رکھتا ہے ، خصوصاً جب غیر کے مذ جب کوراج دیکھے اور اس میں مصلحت بھی پائے--یشخ الاسلام کی مبسوط سے منقول ہے کہ امام شافعی نے سر منڈوایا،بال ان

کے کپڑوں اور بدن پر گر گئے ، اس کے باوجود انہوں نے کھڑے ہو کر نماذ پڑھی ، حال نکہ ان کا مذہب بیہ ہے کہ الی حالت میں نماذ پڑ ھنا جائز نہیں ہے ، جب ان سے اس بارے میں سوال کیا گیا تو انہوں نے فرمایا : جب ہم مجبور ہوتے ہیں تو عراقیوں (حفیوں) کے مذہب پر عمل کر لیتے ہیں ، ظاہر بیہ ہے کہ مصلحت سوائے دفعِ حرج کے اور کوئی نہیں ہے۔

ذخیرہ سے منقول ہے کہ امام ایو یوسف سے مروی ہے کہ انہوں نے لوگوں کو نماز پڑھائی، ہعد میں انہیں، تایا گیا کہ حمام کے کنو کمیں میں چوہا تھا، امام ایو <u>بو</u> یوسف نے حمام سے عنسل کیا تھا، یہ اطلاع اس وقت دی گئی جب لوگ جا چکے تھے، انہوں نے فرمایا : ہم اپنے مدنی بھا کیوں (مالحیہ) کے مذہب پر عمل کرتے ہیں کہ جب پانی دو منکوں کی مقدار کو پنچ جائے تو پلید نہیں ہو تا، حالا نکہ یہ ان کا ابنا مذہب نہیں تھا-

فاضل تجراتی فرماتے ہیں کہ یادر ہے یہ ضروری شیں کہ ہر صورت میں آسان امر کو اختیار کرنے میں خواہش نفس کی پیروی ہی ہو، چینے کہ بعض لوگ گمان کرتے ہیں، بلکہ بعض او قات آسان تعلم کے اختیار کرنے میں احتیاط ہوتی ہے، حزن سے چھٹکار اپانا اور عموم بلوی کی صورت میں مسلمانوں کے معاملات کو صحیح قرار دینا ہوتا ہے، اور ان صورتوں میں سے کسی میں بھی ملامت شیں ہے، اسی طرف اشارہ ہے، نبی اکر مع علیق کے اس فرمان میں کہ بعضت بلا حینیفة الستھلة ہمیں ایس ملت کے ساتھ بھیجا گیا جوباطل سے دور اور آسان ہے، اور اس فرمان میں یستر وا وکا تعسیر کو اسمولت فراہم کرواور تکلی میں نہ ڈالو، بلکہ بعض او قات سے مستحب ہے اور بعض صور توں میں بقاضائے مقام متعین ہے۔

پہلی صورت کیعنی اختیاط تو اس کی مثال جمعہ کے بعض مسائل مثلاً متعدد

جماعتوں کے بارے میں امام ابد حنیفہ کا قول اختیار کرنا (امام ابد یوسف کے نزدیک ایک شہر میں متعدد جگہ جمعہ کی جماعت ہوئی تو صرف ان لوگوں کی نماز صحیح ہو گ جنہوں نے پہلی جماعت میں شرکت کی ، جب کہ امام اعظم کے نزدیک سب کی نماز صحیح ہے اور ی ادری ادر جعہ کے بعض مسائل میں امام شافعی کا قول اختیار کرنا مثلا جمعہ کے لئے امام (یعنی سلطان) مصر اور احکام اسلام کا نفاذ شرط نہیں ہے، کیو نکہ اس میں احتیاط ہے ، جو شخص ان دونوں اماموں کے اقوال کو جمع کرے ( ادر دونوں کی شر انظ ملحوظ رکھے) وہ نماز جمعہ کے اداکرنے سے محروم رہ جائے گا، اور تازک جمعہ کی وعید میں داخل ہو جائیگا، اور اس میں شک نہیں کہ وعید کے پنچے داخل ہونے کے شائبہ سے پچنے میں احتیاط ہے ،ادر اگر جعہ کے صحیح ہونے میں تردیُو پیدا ہو جائے تواس کاعلاج ہے ہے کہ جمعہ کے بعد چار رکعتیں بہ نیت ظہراد اکر لی جائیں (نیت بیہ کرے کہ میں دہ آخری ظہر پڑ ھتا ہوں جس کاوفت میں نے پایا اور ادا نہیں کی ، اس طرح اگر جمعہ صحیح نہیں ہواتو ظہر ادا ہو جائے گی ،اگر جمعہ صحیح ہے تو سابقہ ظہر کی قضا ہو جائے گی اور اگر اس کے ذمہ کوئی ظہر نہیں توبیہ نفل ہو جائیں گے ۱۲ قادری) ، جیسے کہ حیط اور کافی میں اس کی تصریح کی گئی ہے۔

دوسرى صورت حرج سے نطخ كى مثال پانى كا مسئلہ ہے اس ميں امام مالك اور امام شافعى كا قول (كه دو گھروں كى مقد اركو پنچ جائے تو پليد شيس ہوتا ١٢ قادرى) اختيار كرنے ميں دفع حرج ہے توبعض مواقع پر ضرورى ہوتا ہے اور اسے ترك نہيں كيا جاسكتا، جيسے كه بعض جگہوں پر يدبات مشاہدہ ميں آئى ہے، خصوصا كاؤل اور سفروں ميں ، نيز اس سے عامة المسلمين كے معاملات كو صحت پر محمول كرنے كى صورت بھى پائى جاتى ہے، كھانے ، پينے اور لباس وغيرہ كے معاملات ميں اس كى مثاليں بہت ہيں، ان امور ميں عامة المسلمين كے عمل كو صحت پر محمول كرنے كى صورت بھى بہتر ہے، یہ تفتگو فروع میں ہے، اصول (عقائد) میں بیہ ہے کہ جب کسی مسلمان سے ایسا کلمہ صادر ہوجو کٹی دجوہ سے موجب کفر ہو، ادر اس کلمہ میں ایک دجہ ایسی ہو جو کفر کی نفی کرتی ہو تو اس کلمہ کو اس ایک دجہ پر محمول کیا جائے گاادر کہنے دالے سے کفر کی نفی کی لجائے گی-

الل اہواء جنہیں اہل قبلہ کماجاتا ہے انہیں کا فر قرار نہ دینے کی مناء پر ای تاعد ے پر ہے ، نبی اکر م علیک نے خوارج کے بارے میں تو قف کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا : یُتَماری فی الفُوق (طویل حدیث کا خلاصہ بیہ ہے کہ خوارج دین ہے اس طرح نگل جائیں جیسے تیر نشانے سے نگل جاتا ہے ، تیر کے پھل اور لکڑی کے جوڑ کے بارے شک واقع ہو جاتی ہے کہ اسے کوئی چیز گلی ہے یا نہیں ؟ ۱۲ تادری) یہ جو بیان کیا گیا ہے کہ اصول و فروع میں مسلمان کے معاملہ کو جمال تک مکن ہو صحت پر محمول کیا جائے گاان صحیح اغراض میں سے جو تمام ائمہ کے نزد یک شریعت میں معتبر ہیں، اور احناف کی کہلوں میں صرف ذکور ہی نہیں باحہ ان کی تبائیں ان اغراض صحیحہ سے تھر کی ہوئی ہیں، جب معاملہ مشکل ہواور نیت صحیح ہو تو حیلہ (شرعی تدیر) کا جائز قرار دینا بھی ای سلسلے کی کڑی ہے

امام الد حنيفہ سے منقول ہے کہ وہ فرمايا کرتے تھے کہ بيد طريقہ جس پر ہم پيرا ميں رائے ہے ہم کسی کو اس پر مجبور شميں کرتے ، اور نہ ہی بيد کتے ہيں کہ کسی پر اس کا قبول کر ناواجب ہے ، جس کے پاس زيادہ احصی بات ہو وہ اسے لائے تا کہ ہم اسے قبول کر ليں ، الانوار (کتاب کانام) سے منقول ہے کہ حفق کے لئے مناسب شميں کہ وہ کوہ اور جو کے کھانے پر شافعی پر انکار کرے ، اور شافعی کو شميں چاہے کہ وہ نبيذ (وہ پانی جس ميں تصور بي ذالی گئی ہوں اور ان کی مٹھاس پانی ميں منتقل ہو گئی ہو -

## ۳•۸

حفی پراعتراض کرے، نبی اکرم علیظہ نے فرمایا :

اِحتِلَاف أُمَّتَى دَحمة ' میرى امت كا ختلاف مت ہے ''۔ یہ جو بچھ ہم نے میان کیا ہے اس ے معلوم ہوا کہ جس شخص نے کی امام کی تقلیدا ختیار کی اس کے لئے بعض مسائل میں اس امام کے خد جب سے دو سر ے مجتد کے خد جب کی طرف طلب حق ادر مصلحت کی رعایت کے لئے رجوع کرنا در ست ہے ایکن آگر اسے قرآن پاک کی کوئی آیت یار سول اللہ علی کی حد یت یا صحابہ و تابعین کے آثار (اقوال) مل جائیں تو اس کے بارے میں اتن گفتگو گزر چکی ہے جس پر اضاف کی اللہ علی خیل میں ہے ، امام ایو حذیفہ کا یہ فرمان اس گفتگو گزر چکی ہے جس پر اضاف کی اللہ علی خوں ہے ، امام ایو حذیفہ کا یہ فرمان اس گفتگو کا جامع ہے کہ میں جس راضا اللہ علی خوں ہے ، امام ایو حذیفہ کا یہ فرمان اس گفتگو کا جامع ہے کہ میں جس پر اضاف کی مرا اللہ علی میں ہے ، امام ایو حذیفہ کا یہ فرمان اس گفتگو کا جامع ہے کہ میں جس راضا و کی میں اللہ علی میں ہیں ہے ، امام ایو حذیفہ کا یہ فرمان اس گفتگو کا جامع ہے کہ پر اضا و کی مرا اللہ علی میں ہوں تو اس کے بارے میں اتن گفتگو کا جامع ہے کہ میں ہوں اللہ علی خوں ہے ، امام ایو حذیفہ کا یہ فرمان اس گفتگو کا جامع ہے کہ میں جس پر اضا و کی میں تو دو میں میں ہوں تو ہم آگا ہوں تو ہوں تو ، جو حد میں ہیں ہے بعض کوا ختیار کر لیں میں میں تی میں میں کر ہی گر ، جنوب کی کی کی کے میں میں میں میں میں کر ہیں گر ہوں تو ہم میں کر ہوں تو ہم میں تو ہوں تو ، میں میں کر ہی کے ، میں او اختیار کر لیں میں میں کی خوتی اور اس کی جنہو کی سلیے میں ان کی مز احمت کر ہی گے ، میں کر میں گر

علامہ این حجر فرماتے ہیں کہ متعدد سندوں سے مردی ہے کہ امام ایو حنیفہ قرآن سے استدلال کرتے تھے ، اگر قرآنی دلیل نہ ملتی تو حدیث سے اور اگر حدیث بھی نہ ملتی تو صحابہ کے قول سے استدلال کرتے ، اگر صحابہ کرام کے اقوال میں اختلاف ہو تا توجو قول کتاب و سنت کے زیادہ قریب ہو تا اے اختیار کر لیتے ، صحابۂ کرام کے تمام اقوال کو ترک نہیں کرتے تھے ، اگر کسی صحافی کا قول نہ ملتا تو تابعین کا قول اختیار نہیں کرتے تھے ، بلحہ تابعین کی طرح خود اجتماد کرتے تھے (کیونکہ دہ خود بھی تابعی تھے ۲ قادری) کی مجتمد کی شان ہے ۔

لیکن غیر مجتمد جو سی مجتمد کے مذہب کا مقلد ہے دہ اپنے امام کا قول اختیار سرے گا، اور اگر کسی شخص کو علم اور اصول دین میں بھیر ت حاصل ہے ، دہ مخالف r+9

مذہب کے کسی مسئلے کے اختیار کرنے کی ضرورت یا مصلحت محسوس کرتا ہے تواس کے لئے اس کا اختیار کرنا جائز ہے ، اور اگر وہ عوام میں سے ہو تواس کے لئے صبر اور امام کا قول مختار اختیار کرنے کے علاوہ کوئی چارہ شمیں ، بیدوہ ہے جو امام اید حذیفہ سے منقول ہے ، اسی طرح لیام مالک سے منقول ہے ، انہوں نے فرمایا : ہر شخص کے کلام سے پچھ اختیار کیا جاتا ہے اور پچھ ترک کر دیا جاتا ہے سوائے اس قبر والے کے ، بی رسول اللہ تقلیلہ کی طرف اشارہ تھا - لیام شافعی فرماتے ہیں جب حد یث صحیح میر بے نہ ہے کہ مخالف ہو تواس کی پیرو کی کر واور جان لو کہ وہ ی میر امذہ ہے ، بی بی بی ہے ہیں جب ہے ، بی بات ہیلے گزر چکی ہے -

یسیخ تقی الدین بن الصلاح نے فرمایا : جب حدیث امام کے قول کے مخالف ثابت ہو جائے، اور تفتیش کے باوجود اس حدیث کے معارض حدیث نہ ملے، اور صاحب علم تفتیش کرنے کی اہلیت بھی رکھتا ہو، توامام کا قول چھوڑ دے اور حدیث کو اختیار کرے، مقلد کے لئے امام کامذہب ترک کرنے کے لئے دہ حدیث دلیل ہوگی، امام نودی (شارح مسلم) نے بھی ان کی موافقت کی ہے، شیخ رافعی فرماتے ہیں : کیا عام آدمی کے لئے جائز ہے کہ وہ چند مسائل میں ایک عالم کی تقلید کرے اور چند ا ۔ ہی امام اعظم ابد حذیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور دیگر اثمہ کا فرمان ہے ، گرید ہر س ونا کس کام شیں کہ حدیث کودیکھ کرامام کافتویٰ ترک کردے ،امام احمد رضابریلوی فرماتے ہیں کہ بیراس متبحر عالم مجتمد کاکام ہے جوجار منزلیس طے کر چکاہو، تفصیل کے لئے دیکھتے رسالہ مبارکہ الفصل المو جبی فی معنی اذا صَحَ الحديث فہو مذہبی (اللہ تعالیٰ کادیا ہوا فضل اس قول کے مطلب میں کہ جب حدیث صبح ہو تودی میر ا ند بب ب ) اس کے بعد فرماتے ہیں کہ جو مخص ان چاروں منز لول کو طے کر جائے دہ محمتد فی المذ بب ب ، بيسي ند بب مهذب حنق مين امام ابد يوسف دامام محمد رضي الله تعالى عنهما بلا شبهه ايسے اتمه كواس تعلم و دعوى کا منصب حاصل ہے (کہ مذہب امام کے خلاف حدیث دیکھ کر اس پر فتو کی دے دیں)اور دہ اس کے باعث ا تاع امام ، فارج نه او بح ، و يصح الفصل الموجب ص ١٢ - ١٢ شرف قادري

دیگر مسائل میں دوسر ے عالم کی تقلید کرے ؟ متقد مین کے طرز عمل سے اس کا جواز معلوم ہو تا ہے ، صحابہ کرام کے زمانے میں وہ لوگ جو صحافی مل جاتا اس سے استفتاء کرتے تھے اور جس سے ملاقات ہو جاتی اس سے مسئلہ پوچھ لیتے تھے ، یہ قید نہیں تھی کہ فلال صحافی سے ہی سوال کریں گے ، جس پر عقیدہ رکھنا واجب ہے وہ جن سے ہے کہ جب کی حکم کی دلیل کا کمز ور ہو نا ثابت ہو جائے تو اس حکم کو اختیار کیا جائے گاجس پر (قوی) دلیل دلالت کرتی ہو، اسے چھوڑ کر ضعیف دلیل والے قول کو اختیار کرنا مشکل ہے۔

خطیب نے اپنی سند سے بیان کیا کہ اکابر شافعیہ میں سے امام دار کی سے بعض او قات استفتاء کیاجاتا تؤددامام شافعی اور امام ایو حنیفہ کے مذہب کے خلاف فتو کی دیتے تھے، انہیں کہاجاتا کہ یہ فتوی توان دونوں اماموں کے خلاف ہے تودہ فرماتے: تمہارا ہرا ہو! فلال نے فلال سے اور انہوں نے بی اگر معالیہ سے اس طرح حدیث ہیان کی ہے، وہ دوامام اگر جدیث کے مخالف ہوں قومان کی جائے جدیث کو اختیار کرنا بہتر ہے۔امام احمد حدیث کو اختیار کرنے اور جہاں تک ممکن ہو خلاہر حدیث پر عمل کرنے میں بہت سخت ہیں-رہے اصحاب خلواہ پر تودہ فیاس اور اجتماد کے منگر ہیں ، دہ صرف احادیث کے ظاہر پر عمل کرتے پیں-خلاصہ بیر ہے کہ سمی امام ۔ نے اپنے مقلدین کو بعض جزیئیات میں دوسر ہے امام کی پیردی سے منع نہیں کیٰ، خصوصاً جب مخالف مذہب کا احادیث سے راجح ہوتا ثابت ہوجائے ، بابحہ انہوں نے اس وقت صراحة حدیث کی پیرو کی کا حکم دیا ہے۔ سے فروع میں ہے ،لیکن اصول دین اور سنت سے ثابت ہونے والے عقائد کی مخالفت کرنے دالابد عتی اور گمر اہ ہے ،اس پر انکار کرنا ، زجر دیتو یکٹے کرتا ،ا سے چھوڑ دینااور اس سے گفتگو کاترک کرناواجب ہے،اللہ تعالیٰ ہی حق فرماتا ہے اور وہی راہِ

راست کی ہدایت ویتاہے۔ قاضی طبر کی اپنی کتاب " السیّد فی النہی عن المنحر" میں فرمات میں کہ انکار صرف اس کام پر کیا جائے گا جو بالا نفاق ممنوع ہو - الروضة میں ہے کہ علماء صرف اس چیز کا نکار کرتے ہیں جس کے انکار (اورر ڈ) پر اجماع ہو ،اور جس میں اختلاف ہو اس پر انکار نہیں ہے ، یہ حکم (یعنی جس کی ممانعت پر اجماع نہ ہو اس پر انگار کا ممنوع ہونا) احناف کی معتبر کتادوں میں نہ کور ہے اور ان کے اکثر علماء ای کے قائل ہیں ، اگر یعنی کتادوں میں انکار کی دخصت میان کی گئی ہے تو وہ اکثر علماء ای کے قائل ہیں ، اگر یعنی کتادوں میں انکار کی دخصت میان کی گئی ہے تو وہ اکثر علماء کے قول کے معارض اور سلف صالحین کے قول کے مخالف ہے جن کے بارے میں نبی اکر م میتانیڈ نے خیر القرون ہو نیکی بھارت دی ہے ، اسی طرح فاضل تجراتی نے کہ اور اس پر بہت زور دیا-

میں کہتا ہوں کہ اگر اس فاضل کی مرادیہ ہے کہ مختلف فیہ امریک ممانعت اور انکار بالکل جائز نہیں ہے توبیہ سینہ زوری ہے ، کیونکہ اس میں شبہہ نہیں ہے کہ مثلاً حنفی کے نزدیک لمام ایو حنیفہ کے مذہب کا حق ہونا رائح اور مختار ہے ، اس نے اس مذہب کی پیروی کا التزام کیا ہے ، اس کے لئے جائز ہے کہ امام اعظم کے مذہب کی مخالفت کر نیوالے پر انکار کرے ، اے الزام وے اور اس کی تردید کرے - ہاں اے مطلقاً باطل اور مر دود قرار نہ دے ، بلحہ مخالف کو معذور قرار دے اور اس کے مذہب کی پر چھوڑ دے ، اور بیہ ظاہر ہے -اجماعی مسئلہ کو نسا ہے ؟ فاضل مذکور نے بیہ بھی کہ اکہ اگر چارون امام اور تمام مفتیان گرامی قدر کسی مسئلے پر متفق ہوں ، بعض صحابہ کر ام یا تابعین یا بعض ان علماء کا اس مسئلے میں اختلاف ہو

جو أگرچه مجتمد ہوں کیکن انہیں فقہاء نہیں کہاجاتا، مثلاً حضرت جینید بغد ادی اور ان جیسے دوسر بے اہل علم، تو دہ مسئلہ اجماعی نہیں ہو گااور (بحیثیت اجماع کے) حجت نہیں ہوگا،جب تک کہ کسی ذمانے کے تمام مجہتدین ایک قول پر جمع نہیں ہو جائیں گے-متاخرین کے نزدیک مذہب معین اختیار کرنے میں مصلحت ہے یہ ان حضرات کے اقوال ہیں جو مذہب معین کی تخصیص کے قائل نہیں ہیں، اور کیتے ہیں کہ بیہ متقد مین کا طریقہ ہے، لیکن متاخرین علاء نے مذہب کی تعیین اور تخصیص میں مصلحت دیکھی ہے کہ ، یہ مذہب معاملے کے منضبط کرنے اور دین دد نیا کے امور میں انتشار کے دفع کرنے کے زیادہ قریب ہے ، ہاں انسان کواہتد اء میں کسی بھی مذہب کو اختیار کرنے کی اجازت ہے ، جو مذہب چاہے اور جس میں بہتری د کھے اسے اختیار کر لے ، لیکن ان میں سے کسی ایک کے اختیار کرنے کے بعد دوسرے نہ جب کی طرف رجوع کرتا عبث (پکار) ہے، جیسے ایک گھر کے چار دروازے ہوں، ان میں سے جس میں بھی داخل ہو مقصد حاصل ہو جائے گا، پھر اسے ترک کرنا اور دوسرے دروازے سے داخل ہونا عبث اور بے د قوفی ہے ، اور افعال میں پر اگندگی کاباعث ہے ، بعض محققتین صوفیہ نے فرمایا بابحہ باطنی احوال میں بھی انتشار کا سبب ہے ، ہاں اگرا سے حق اور دلیل داضح ہو جائے اور تقویٰ داختیاط بھی اس

ا- امام احمد رضابر یلوی ، حضرت شاہ دلی اللہ محدث دہلوی کے رسالہ انصاف سے نقل کرتے ہیں کہ دو صدی کے بعد خاص ایک مجتد کا مذہب اختیار کرتا اہل اسلام میں شائع ہوا ، کم کوئی شخص تفاجو ایک امام معین کے مذہب پراعتماد نہ کر تاہو ،اور اس دقت سی داجب ہوا۔ "ای رسالہ میں سیہ بھی لکھتے ہیں کہ خلاصہ کلام سی ہے کہ ایک مذہب کا اختیار کر لینا ایک راز ہے کہ حن سجانہ و تعالیٰ نے علماء کے قلوب میں القاء فر مایا ور اسیں اس پر جمع کر دیا چا ہو ان راز کو سمجھ کر اس پر متفق ہوتے ہوں یا ہے جانے۔ "دیکھتے الفصل المو هبی (طبع لا ، ور ص ۲۳)

میں دیکھے توبیہ الگ بات ہے ، کیکن یہ ہر انسان کو میسر نہیں ہوتا ، یہ صرف ان لو **گ**وں کو حاصل ہوتا ہے جو مرحبۂ اجتماد کے قریب ہول، ایسے لوگ شاذونادر ہی ہوتے ہیں بعض متاخرین نے (جار)اماموں کے ماسوا کی تقلید سے منع کیاہے ، کیونکہ ان ائمہ کے مذاہب احاطۂ ضبط میں آچکے ہیں ،ان کے مسائل کی تحقیق و تنقیح ہو چکی ہے، جب کہ اب تک بدبات ان کے غیر کے لئے دیکھنے میں نہیں آئی، جب تقلید ان چاروں میں منصر ہے توان کے غیر کی تقلید جائز نہیں ہو گی<sup>لہ</sup>، ان میں سے جس کی تقلید پیند کرے اس ایک کا ہور ہے ، امام الحرمین نے اس پر محققین کا انفاق نقل کیا ہے اور عوام کو معین صحابة كرام بلحہ ان كے بعد كے ان علماء كى تقليد سے منع كيا ہے جنہوں نے احکام وضع کیے اور انہیں مرتب کیا، (لیکن ان کے مذاہب بطریق شہرت محفوظ اور منقول نہیں ہوئے ١٢ قادری) در حقیقت احکام کی وضع اور تدوین بہت مشکل کام ہے خصوصا آیات ، احادیث ، آثار ، ان کی باہمی تطبیق اور ان کے نائے و منسوخ کی پیچان کے پیش نظر -اس لئے مصلحت اس میں ہے کہ معاملہ اس مجتمد کے سپر د کردے جس کی تقلید کی ہے کی، جس کے بارے میں اچھا گمان ہے اور جے ہر حق سمجھتا ہے-اہل علم فرماتے ہیں کہ مذہب کی مختار اور قومی دلیل والی روایات پر ا المعلى حضرت امام احمد رضابر بلوى ، علامه سيد احمد طحطاوى کے حاشیہ در مختار جلد سم ص ۵۳ (مطبوعہ مصر) سے نقل کرتے ہیں کہ یہ نجات دالا گردہ یعنی اہل سنت د جماعت ،آج چار مذہب حنفی ،مالکی ، شافعی ، حنبل میں جمع ہو کیا ہے ، اب جوان چار سے باہر بے بد ند ، ب جنمی بے ، الفضل المو هبی ص اس ۱۲ شرف قادری)

ب لمام احمد رضابر یلوی رحمه اللد تعالی لمام ربانی مجد والف ثانی رحمه اللد تعالی ک مکتوبات کی ایک عبارت التحیات میں الظمی الخل کے ملتوبات کی ایک عبارت التحیات میں الظمی الخل نے کی ایک اللہ تعالی ک مکتوبات کی ایک عبارت التحیات میں الظمی الخل نے بین نقل کرنے کے بعد فرماتے میں کہ الن بز رکول ک بزرگ کیا فرمار ہے میں ؟ اولا نصر یحا مسلیم فرمایا کہ التحیات میں وارد ثانیا وہ حد يثين معروف و مشہور ميں ثالثا مسليم فرمايا کہ التحيات ميں الظمی الخل اللہ تعالى محد والف ثانی رحمہ اللد تعالى ک مکتوبات کی ایک عبارت التحیات میں الظلی الخل کرنے کے بعد فرماتے میں کہ ان بز رکول ک بزرگ کیا فرمار ہے ميں ؟ اولا نصر یحا مسليم فرمايا کہ التحيات ميں الظلی الخل الحماد ميں معروف و مشہور ميں ثالثا فر معنی معرفی کی التحال محد من محدول میں خود امام محمد رحمہ اللہ تعالی علیہ نے فرمایا کہ حضور اقد س منظلین

MIM

عمل کرنے سے ہی تقویٰ ادر احتیاط کے رائے پر چلا جا سکتا ہے ، ہاں اگر ضرورت پیش آجائے اور اضطر ارکی کیفیت پیدا ہو جائے اور امام کے غیر کے قول کی طرف رجوع کئے بغیر چارہ نہ رہے ( تواس قول پر عمل کیا جا سکتا ہے ١٢ قادری) زیادہ سے زیادہ یہ گا کہ وہ کام امام کے نزدیک ممنوع ہوگا ، لیکن ضرورت کی بنا پر ممنوع کام بھی جائز ہو جاتا

ہم نے اہل حرین شریفین کے ہال معاملہ وسیح دیکھا، اس بارے میں ان کے ہال تنگی نہیں ہے ، ان علاقوں میں معمول ہیہ ہے کہ طالب کے سامنے ائمہ مجتدین کے مناقب و فضائل اور ان کی صفات ہیان کرتے ہیں ، اسے جس طرف عقیدت در غبت حاصل ہواور بہتر کی معلوم ہوا سے اختیار کرلیتا ہے ، یہاں تک کہ ایک شخص کے چار پیٹے تھے ، ان میں سے ہر ایک چار اما موں میں سے کسی ایک کے فذہب پر تھا، شیخ ایو السعادات فاکسی ، مکہ مکر مہ کے علماء اور فقہاء میں سے سے ، دہ احمد آباد میں تشریف لے آئے، ان کے چار پیٹے تھے ، ان میں سے ہر ایک اربحہ میں سے کسی ایک کے فر ہب پر تھا، میہ ان کی حوالہ یو تھی یان میں سے ہوا ہیں ہے ، دہ (ہتی حاشہ سفہ گزشتہ)

اشارہ فرماتے تھے، ہم بھی کریں تے ، رابعاصاف یہ بھی فرمادیا کہ یمی قول امام اعظم رمنی اللہ تعالیٰ عنہ کا بے خاصانہ فقط روایت باعد علام نے حفید کا فتو کی بھی دونوں طرف ہے ، بایں ہمہ صرف اس وجہ ہے کہ روایاتِ اشارہ ظاہر الروایة نہیں میں ، صاف صاف فرماتے میں کہ ہم مقلدوں کو جائز نہیں ہے کہ حد یقوں پر عمل کر کے اشارے کی جرات کریں، جب ایس سل وز محالت میں حضرت امام ربانی صاحب کا یہ قاہر ارشاد ہے تو جمال فتوائے حفید مختلف نہ ہو ، جمال سرے سے اختلاف روایت بی کہ ہم مقلدوں کو جائز نہیں ہے کہ حد یثوں پر عمل کر کے اشارے کی جرات (الفضل الموہبی ص ۱۸ – ۱۷) امام ربانی کے رسالہ '' مبد ءو معاد ''کی ایک عبار ت نقل کر کے فرماتے میں گر کہ اس سوال کا بھی صاف جواب دے دیا کہ ایک منلہ میں بھی اگر خلاف امام کیا ، اگر چہ اس مان پر کہ اس میں حمان سر ال کا بھی ص ۱۹ – ۱۷) امام ربانی کے رسالہ '' مبد ءو معاد ''کی ایک عبار ت نقل کر کے فرماتے ہیں کہ اس سوال کا بھی صاف جواب دے دیا کہ ایک منلہ میں بھی اگر خلاف امام کیا ، اگر چہ اس مان پر کہ اس میں حقادیت نہ : ب خلام نے بی کہ ہم مذہب سے خارج ہو جائے گا کہ اسے نقل از مراح کو ماتے ہیں ، سی خل

اللد تعالى بى بهتر جانتا ہے-میں نے اپنے شیخ علی بن جار اللہ کو دیکھا، دہ مذہب حنفی کے مفتی ادر علم و فقابت میں عظیم المرتبت بتھے، یہاں تک کہ کہاجاتا تھا کہ انہیں فتادیٰ قاضی خان یاد ہے، ان کے پاس ایک شافعی المذہب آیا جو کسی عورت سے نکاح کرنا چاہتا تھا، اسے مذہب شافعی میں رشتہ نہیں مل رہاتھا، شیخ نے فرمایا : تم مذہب حنفی اختیار کر کو، اس نے کہا تھیک ہے، چنانچہ لڑ کی کے والد نے مذہب حنف کی بنیاد پر لڑ کی کا نکاح اس ہے کردیا۔ میں نے عظیم شیخ ، امام ابو الحن البحری کے شاگرد شیخ محمد القصا کی زیارت کی ،اللہ تعالیٰ ہمیں ان کی اور ان کے علوم کی بر کات سے نفع عظا فرمائے ، پھر ان پر جذب طاری ہو گیااور تجرید اختیار کر کے گوشہ نشین ہو ﷺ، ان کے پاس ایک شخص آیاجو مذہب شافعی کے مطا**بق کسی مشکل میں مبتاا ہ**و <sup>ک</sup>ر انہا، شیخ نے اسے فرمایا : "جااد امام الد حنیفہ کے فتوے پر عمل کر ، اگر قیامہ: "بے دن اللہ تعالیٰ نے یو حصا تو کهه ویناکه مجھے اس امام نے تھم دیا تھااور میں ۔ فیس پر عمل کر لیا تھا، تجھ پر کوئی گناہ نہیں ہو گا''–

بعض علماء کا اپنی فد جب ۔ ، رجوع ثابت ہے ، امام طحادی نے امام شافعی کے مذہب سے امام الد حنیفہ ۔ ، ، مذہب کی طرف رجوع کیا ، خطیب بغد ادی نے امام احمد بن حنبل کے زمب سے امام شافعی کے مذہب کی طرف رجوع کیا ، این عبد الحکم اپنی والد ۔ ، ساتھ مذہب مالکی پر تھے ، امام شافعی کی خد مت میں حاضر ہوئے توان کا نہ : ب اختیار کر لیا ، امام شافعی کی وفات کے بعد اپنے والد کے مذہب کی طرف لو ۔ ، نئے ، مکہ معظمہ کے اکابر اور علماء میں سے بعض بنو طبقیرہ نے امام شافعی کے مذہب سے امام الد حنیفہ کے مذہب کی طرف رجوع کیا ، قاضی علی بن

حار اللد محمى ان بى مى سے تھے-وصل (١٢) کیاصوفی کا کوئی مذہب شہیں ہوتا؟ بعض لوگ کہتے ہیں کہ صوفی کا کوئی مذہب نہیں ہوتا ،اس کا بیہ مطلب ں ہے کہ صوفیہ کرام کادین میں کوئی نہ ہب نہیں ہوتا ،بلحہ ان کے دل میں جو آتا ہے اور ان کادل جو حکم کرتا ہے اس پر عمل کرتے ہیں ، یہ کیسے ہو سکتا ہے ؟ جب کہ اکار مشائخ صوفیہ جاروں مر ہوں میں سے سی ایک مدہب بر عمل پرا سے ، مثلا حضرت جنید ، امام شافعی کے شاگر داہد تور کے مذہب پر تھے ، شیخ شبلی مالک ، شیخ جریری حنفی اور شیخ محیی الدین عبد القادر جیلانی امام احمد بن حنبل کے مذہب پر تھے ، بلجہ اس مقولے کا مطلب ہی ہے کہ دہ اس حکم پر عمل کرتے تھے جس میں تقویٰ اور احتیاط زیادہ ہو، چاہے وہ کسی بھی مذہب کے مطابق ہو، بعض علماء کہتے ہیں کہ صوفیۂ کرام محد ثنین کے مذہب کے حامل ہوتے ہیں، وہ کسی معین مذہب کی یا،ند کی کرنے کی بجائے سیج حدیث کے حکم پر عمل کرتے ہیں ، بعض محققین صوفیہ فرماتے ہیں کہ ہدبات مطلقاً نہیں ہے ،بلچہ تحقیق ہی ہے کہ وہ جس مذہب کے مقلد ہوتے ہیں اس مذہب کی اس روایت پر عمل کرتے ہیں جس میں احتیاط زیادہ ہوتی ہے اور جو خلاہر حدیث کے موافق ہوتی ہے، اگرچہ وہ ان کے مشہور مذہب کی ظاہر الروایۃ نہ ہو ، بیر تحقیق تشدید سے خالی نہیں ہے، پہلی بات التعرف وغیرہ کے بیان کے مطابق ہے، اس رسالے کی پہلی قشم میں اس پر گفتگو گزر چکی ہے، حدیث شریف میں ہے ایستَفت قَلبَكَ اینے دل سے فتویٰ طلب کر - بعض او قات اس حدیث کا مطلب وہی سمجھا جاتا ہے جواس مقولے کا ہے کہ صوفی کا کوئی مذہب نہیں ہے ، کیکن ہیہ معنی مراد نہیں ہے ،

سے سے پی پورٹی تو من شرف تر دیتا، تو ان کا یں مقلب ہے ، ان طرب علامہ تقلب تو تو تا کا طرب علامہ تقدیماً ان تو ت

الوُسع كامعنى بير ب كد انسان اين يورى طاقت اس طرح خرج كرد ب كد اس س زیادہ کی قوت اپنے اندر محسوس نہ کرے ،اگر غیر فقیہہ حکم شرعی کی معرفت کے لئے این کوشش صرف کرتا ہے یافقیہہ (مجہتد) تھم شرعی قطعی کی معرفت یا غیر شرعی تحکم کا ظن حاصل کرنے کے لئے اپنی قوت صرف کرتا ہے تودہ اجتماد شیں ہے۔ اجتهاد کے لیے شرائط اجتماد کے لئے تین (بلحہ چار، جیسے کہ عنقر یب آرہا ہے ١٢ قادری) امور کے علم کا جامع ہو ناشر ط ہے ا- کتاب یعنی'' قرآن پاک کے معانی لغت اور شریعت کی روسے جانے''، اغت کے اعتبار سے اس طرح کہ مفردات اور مرکبات کے معانی اور بحیثیت مفید ہونے کے ان کے خواص جانے ، اس مقصد کے لئے اسے لغت ، صرف ، نحو ، معانی ادر بیان کی طرف حاجت ہو گی، پال اگر اے یہ مقصد فطری سلیقے سے حاصل ہو(لیعنی دہ پیدائیش عرب ہو) تواسے ان علوم کی جاجت شیں ہوگی۔ شریت کے اعتبار سے اس طرح کہ وہ احکام میں اثر کرتے والے معانی (یعنی علل) کو پیچانے، مثلا اسے معلوم ہو کہ اللہ تعالٰی کے فرمان آوجاءً آحَد" مِنكُم مِنَ العَائِطِ (باتم میں سے كوئي فخص قضائے حاجت كر کے آئے) میں تھم کی علت جسم انسانی سے نجاست کا نکلنا ہے ، اس میں شک نہیں کہ بیہ معنی اس ترکیب کے معنیٰ لغوی سے جداہے ، نیز قرآن یاک کی اقسام خاص ، عام ، مشترک ، مجمل ، مفسر وغیرہ کو جانے جن کا ذکر قرآن پاک کی تقسیمات میں کیا گیا ہے، ان اقسام کی تعریفات اوراحکام کو بھی جانے ،اسے معلوم ہو کہ بیہ خاص ہے اور دہ عام ہے ، بیہ نائنخ ہے اور دہ منسوخ ہے ، اس کے علادہ اسے دہ قوانین معلوم ہوں جن کا تعلق احکام کے

اشنباط ہے ہے - علماء فرماتے ہیں کہ کتاب سے مراد تمام قرآن پاک نہیں ہے ، بابحہ وہ آیات ہیں جن کے ساتھ احکام شرعیہ عملیہ کا تعلق ہے ، کیونکہ اجتماد کی اہلیت کے لئے فقص، مواعظ اور امثال کی معرفت شرط نہیں ہے۔ سوال : قرآن یاک کے فقص ، مواعظ ادر امثال بھی علوم دینیہ ادر احکام شرعیہ پر مشتل ہیں، جن کی طرف اشارہ کیاجاتا ہے،اور جن کااستنباط کیا جاتا ہے اور اعتبار كياجاتا --جواب : پیہ معلوم ہے کہ (اجتہاد سے)احکام شرعیہ فرعیہ (عملیہ ) مراد ہں، اہذا اگر فقص سے متعلق بص آیات ان احکام پر مشتل ہیں تودہ ہمارے بیان تے تحت د اخل ہیں ، در نہ ان کا اجتماد میں دخل نہیں ہے -چران آیات کے علم میں اس امر کا اعتبار ہے کہ ان آیات کے مقامات کا اس طرح علم ہو کہ طلب تکم کے دفت ان کی طرف رجوع کر سکے ، اور جب تکم کی معرفت کی حاجت ہو تو مقصد حاصل کر سکے ، دل میں محفوظ (یاد) ہونا ضروری نہیں ہے، کیونکہ مقصد کے حاصل کرنے کے لئے اس کی حاجت نہیں ہے-۲-سنت کی اثنی مقد ارجو احکام سے متعلق ہے، ان کے لغوی ادر شرعی معانی اور ان کی اقسام کاعلم ہو جیسے قرآن یاک کے بارے میں میان کیا گیا ہے ، نیز احاد یث کے متون ادران کی سندوں کو جانے ، نیہ بھی جانتا ہو کہ وہ حدیثیں سند کے اعتبار سے متواتر، مشہور ہیں یا اخبار آجاد، اسی طرح اسے راویوں کے احوال، جرح و تعدیل اور ان کی ولادت دوفات کی تاریخوں کا علم ہو، اصول حدیث میں ہیان کئے گئے قواعد اور استدلال داشنباط کے قوانین (جو اصول فقہ میں بیان کیے گئے ہیں ۱۲ قادری) کا علم بھی رکھتا ہو- ہاں اس زمانے میں راویوں کے احوال کی معرفت کے سلسلے میں متند

محد ثنین مثلاً امام بخاری ،امام مسلم ،امام احمد ، امام ابو داؤد اور صحاح سته کے باقی مصنفین وغیر ہم کی تعدیل د توثیق پر اعتماد کرلے نوکا فی ہے۔ سنت اور حدیث کے سلسلے میں بھی زبانی یاد ہونا اجتہاد کے لئے شرط نہیں ہے، بلحہ وقت جاجت انہیں جان سکتا ہو، محد ثبین بھی مشائخ سے جو حدیثیں سنتے تھے انہیں لکھ لیا کرتے تھے (یاد کرنا ضرور ی نہیں جانتے تھے ۲۱ قادر ی) مختصر ہیہ کہ احادیث کا صبط (محفوظ ہونا) معتبر ہے ، اور صبط کی دو قشمیں ہیں 🖓 (ا) سینے میں (یاد ہو) 🖓 (۲) کتاب میں (تحریر ی طور پر محفوظ ہو) ۳- قیاس کی شرائط، اس کے احکام واقسام کاعلم ہواور یہ بھی جانتا ہو کہ کونسا قیاس مقبول اور کونسام دود ہے؟ تاکہ صحیح استنباط کر سکے - منطق اور علم الخلاف میں ہان کردہ طریقے کے مطابق مفید مطلوب طریقے پر دلائل کی تر تیب اور صحیح طور پر نظر و فکر کی کیفیت کی معرفت بھی اسی (معرفت قیاس) میں داخل ہے ، بعض او قات ہد معرفت سلیقے اور فطرت ہی سے حاصل ہو جاتی ہے، منطق کی عاجت نہیں ہوتی۔ ۴-میائلاجماعیہ کاعلم ہو

ان مسائل کی معرفت بھی ضروری ہے جن پراجماع ہو چکا ہے ، تاکہ مجملہ کا اجتماد اجماع کے خلاف واقع نہ ہو ، جس طرح کتاب و سنت سے قیاسوں کا استنباط کیا جاتا تھا اجماع کے خلاف واقع نہ ہو ، جس طرح کتاب و سنت سے قیاسوں کا استنباط کیا جاتا تھا اسی طرح اجماع کے خلاف واقع نہ ہو ، جس طرح کتاب و سنت سے قیاسوں کا استنباط کیا جاتا تھا اسی طرح اجماع کے خلاف واقع نہ ہو ، جس طرح کتاب و سنت سے قیاسوں کا استنباط کیا جاتا تھا اسی طرح اجماع کے خلاف واقع نہ ہو ، جس طرح کتاب و سنت سے قیاسوں کا استنباط کیا جاتا تھا اسی طرح اجماع کے خلاف واقع نہ ہو ، جس طرح کتاب و سنت سے قیاسوں کا استنباط کیا جاتا تھا اسی طرح اجماع کے خلاف واقع نہ ہو ، جس طرح کتاب و سنت سے قیاسوں کا استنباط کیا جاتا تھا اسی طرح اجماع کے خلاف واقع نہ ہو ، بی ان حضر ات کے نزد کی ہو وہ جن کرام کی جو صحابۂ کرام کے اقوال اور ان کے بیان کر دہ احکام کا علم بھی ہو ناچا ہے ، بیہ ان حضر ات کے نزد کی ہو ، جو صحابۂ کرام کی جو صحابۂ کرام کی تھید اور اتباع کو ضرور می قرار دیتے ہیں ، مثلاً امام ابو حضیفہ اور ان کے متعین ، خصوصان کے اختلاف تے معامات کے معرف دو قول ہیں تو تیسر می قول کی نفی لازم ہو گی ، اسی کو اجماع صورت میں ان کے صرف دو قول ہیں تو تیسر می قول کی نفی لاز م ہو گی ، اسی کو اجماع کو صور ہوں کہ معامات کو حارت کی دو تعار ہو کی ہو کہ اگر اختلاف کی صورت میں ان کے صرف دو قول ہیں تو تیسر می قول کی نفی لاز م ہو گی ، اسی کو اجماع

مرک کہتے ہیں۔ علامہ تفتازانی فرماتے ہیں کہ اجتہاد کے لئے علم کلام شرط نہیں ہے ک کیونکہ اسلام کا تقلیدی طور پر جزم رکھنے والے کے لئے دلائل سمعیہ سے استدلال کر ناجائز ہے ، ماں (علم کام کاجاننا) تحقیق ایمان کے حاصل کرنے کے لئے ضرور ی ہے، کیکن فقہ اور احکام کی معرفت کے لئے شرط نہیں ہے-۵-امام رازی کے مطابق اجتہاد کے لئے ایک اور شرط امام فخر الدین رازی فرماتے ہیں کہ اجتماد کی ایک شرط یہ ہے کہ وہ اصول دین اور عقائد کلامیہ کو چاہتا ہو (اھ)اس کلام کا بیہ مطلب ہو سکتا ہے کہ اجتماد کے لئے عقائد کا میہ کاعلم شرط ہے آگرچہ نقل اور تقلید کے طور پر ہو۔اس صورت میں ہیہ کلام علامہ تفتازانی کے موافق ہو گا۔ یہ بھی احتمال ہے کہ ان کا مقصد بیہ ہو کہ عقائد و کو علم کلام کے دلائل اور عقلی ہر ایہن سے جانے، جیسے کہ ان کاحق ہے،واللہ تعالیٰ اعلم ۲- مجتمد کے لئے ضروری ہے کہ اصول فقہ کا قومی علم رکھتا ہو، امرد نہی، خصوص وعموم ، اشتناء ، تخصيص اور ، ننخ سے تمام احکام ، تاويلات ، ترجيهات اور قیاس کے تمام احکام کاعلم رکھتا ہو، اسی طرح امام رازی نے بیان کیا، پید بعد سے خالی نہیں ہے، مقصد بیر ہے کہ ان تمام قواعد کی رعایت کرے جن کا استنباط میں دخل ہے اجتهاد کادروازه بند ہونے کا مطلب کہاجاً تاہے کہ اس زمانے میں اجتماد کادردازہ بید ہے، ہماری گفتگو سے ظاہر ہو گیا کہ اس کا بیہ مطلب شیں ہے کہ اس زمانے میں کسی کے لئے اجتماد کا حصول ممکن نہیں ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کی توفیق سے مذکورہ علوم و معارف کا کسی کے لئے حاصل ہو تانہ تو محال ہے اور نہ ہی بعید ہے ، کیونکہ ان کا تعلق کسبی علوم اور مستعمل ا یعنی مجتد کے لئے بیہ شرط نہیں ہے کہ وہ اسلامی عقائد کو پر پان اور علم کلام کے دلائل سے جانتا ہو ۱۲ شرف قادري

<u>m r i</u>

قوانین ہے ہے، بلکہ مرادید ہے کہ اس زمان میں کسی عالم کو مقام اجتماد حاصل نہیں ہے، دجہ یہ ہے کہ علوم مذکورہ کے حاصل کر نے اور بیان کر دہ طریقے کے مطابق ان کی شکیل کے سلسلے میں لوگوں کی ہمتیں کمز در ہو گئی ہیں، اور کوئی ایسا شخص موجود نہیں ہے جو اس مقام کا حامل ہو، لیکن اگر اللہ تعالیٰ کسی شخص کو خصوصی فضل د کر م نہیں ہے جو اس مقام کا حامل ہو، لیکن اگر اللہ تعالیٰ کسی شخص کو خصوصی فضل د کر م ہے نوازے اور اسے مذکورہ علوم اور مر جہ اجتماد عطا فرماد ے تو سے نامکن بھی نہیں ہے - یہ بعید نہیں ہے کہ اس قول سے کہی (مجتمد کا اس زمانے میں پایا جانا ممکن ہے) لیکن موجود نہیں ہے کہ اس قول سے کی (مجتمد کا اس زمانے میں پایا جانا ممکن ہے ماہ میں بی معام کا معامل طور پر منظم اور مر تب ہونے سے اجتماد کا معاملہ مذاہب اربعہ کے مکمل طور پر منظم اور مر تب ہونے سے اجتماد کا معاملہ منظم ہو دیک ہے ، اور اس سے فراغت حاصل ہو چکی ہے ، اس کے بعد اب اجتماد کی

جاجت نہیں رہی، اگر کوئی عالم اجتماد کرنا چاہتا ہے توا۔ ائمہ کے اجتمادی فیصلوں میں اجتماد کرنا چاہیے ، جیسے کہ اجتماد فی المذہب کی شان ہے۔ا

یہ امر معلوم ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بعض متاخرین کو کماب اللہ تعالیٰ اور سنت رسول علیظیفہ کی معرفت ، ان کے معانی اور اسر ارکے آشکار اکر نے ، قرآن پاک کے ابطون (مخفی مطالب) اور سنت کے انوار کے واضح کرنے کی خصوصیت عطافر مائی ہے، انہوں نے کتاب و سنت سے فوا کد و منافع حاصل کئے ، اور ایسے گرانما یہ جو اہر کا استباط کیا کہ عقل اور قیاس ان کا احاطہ کرنے سے قاصر ہے - لند ااگر اللہ تعالیٰ الی بعض ہندوں کو فقہ اور راہ اجتماد پر چلنے کی خصوصی تو فیق عطافر ماد ہے تو پر کا استباط ان (نو پید ا مسائل مثلا انسانی ا عضا کی پو ند کاری ، انشور نس ، نظام ہیں کر ی ہوائی جہاز میں نماز ، نے پی شیٹ ٹیوب، کلو نگ و غیر ہ مسائل میں علوم دینیہ اور دیا و سے ضرور یہ اجتماد سے کام لے سنت ، اجماع امت اور اتمہ جستدین کے فیصلوں کی روشن میں

اور یہ اللہ تعالیٰ کے لئے کچھ بھی مشکل نہیں ہے -وہ اپنی رحمت سے جسے چاہتا ہے مخصوص فرماديتاہے،اللد تعالیٰ کا فضل عظیم ہے-لیکن اجتماد کا ایک علمی مقام ہے ،اس کے قواعد د قوانین ہیں ،اصطلاحات ہیں جو معقول د منقول ، فروع داصول ، علمی دسعت ، فہم د دانش کے کمال ، اصول دین کی حفاظت ، ائمنہ مجملدین کے بیان کردہ قواعد وقوانین کے پیش نظر اصول دین ہے احکام کے اشنباط اور صحیح نظر واستد لال کے لئے تمام تر توانائی کے صرف کر د لیے پر مشمل بی - ظاہر ہے کہ ان تمام امور کی ذمہ داری سے عہدہ بر آہو نابر امشکل اور بہت ہی عظیم کام ہے ۔ جیسے کہ لوگ منطق پڑ جتے ہیں اور اس کے قواعد کا اجمالی طور پر احاطہ کرتے ہیں، لیکن مطالب و مقاصد کے لئے ان قواعد کا تفصیلی اور کمل استعال مشکل یے ، اسی د شواری کی بنا پر اجتهاد صرف نظن کا فائدہ دیتا ہے ، کیونکہ عقول اور اذھان اس کے قواعد سے کماحقہ ، فائدہ اور یقین حاصل کرنے میں ساتھ نہیں دیتے - شارع علیہ الصلوة والسلام کی تائید واجازت سے اصول دین سے اجتماد ثابت ہے، بعض علماء محد ثنین اجتهاد کی قید اور اس کے التزام سے نگل گئے ، جنہیں اصحاب ظواہر کہاجاتا ہے وہ تابیل اور اجتماد کے بغیر ظواہر نصوص پر عمل کرتے ہیں انہوں نے احادیث کی تصحیح اور جانچ پر کھ کی ذمہ داری قبول کی ، بیہ بھی مشکل اور بڑ اکام ہے، اللہ تعالیٰ بادی نے جس کے لئے چاہا یہ کام آسان کر دیا۔ اجتماد کا تھم یہ ہے کہ وہ ظنّی ہے، خطااور صواب دونوں کا اخمال رکھتا ہے، اس بارے میں گفتگو اور مشکل محتیں کثیر بھی ہیں اور طویل بھی ،ان کا تذکرہ کتب اصول فقہ میں ہے-تمام احادیث کے احاطہ کادعویٰ شمیں کیا چاسکتا اس جکہ ایک گفتگوباتی ہے جس کا تذکرہ ضروری ہے ،اور وہ بیر ہے کہ اجتماد

کی شرائط میں سے ایک شرط کتاب اللہ (قرآن یاک) کاعلم ، اس کے لغوی اور شرعی معانی اور اس کی اقسام کی معرفت ہے ، قرآن یاک کی معرفت ہر کھخص کے لحاظ سے (اس کی آیات میں ) محدود اور منحصر ہے ، جب کہ احادیث کسی شخص کیلئے بھی محدود نہیں ہیل،اور سی شخص کے بارے میں بیہ دعویٰ نہیں کیا جا سکتا کہ اسے تمام احادیث حاصل نہیں، کیونکہ ہر صحابی کے اس علم تھا، صحابہ کر ام مختلف شہروں میں بھر گئے تابعین نے ان سے علم حاصل کیا ، اور ان سے وہ حدیثیں سنیں جو ان کی قسمت میں تھیں، ان میں ہے کسی نے بھی تمام احادیث کا احاطہ نہیں کیا، جیسے کہ ہم نے اس سے سلے بیان کیا، علماء نے کسی نہ کسی مقام میں بیر تصریح ضرور کی ہے کہ بعض احاد بیث بعض ائمہ کو نہیں پنچیں - اس سلسلے میں امام شافعی کا یہ قول ہے کہ جب میں کوئی فتویٰ دوں اور تم حدیث اس کے خلاف یاؤ تووہی میر امذہب اور فتویٰ ہے ، بیر امر ثابت اور طے شدہ ہے -اس میں کوئی شبہہ نہیں - جب کسی واقعہ کے بارے میں مجتمد کے علم میں بعض احادیث نہ ہوں تودہ اس داقعہ سے متعلق کیے حکم کرے گا؟ ہو سکتا ہے اس کا تھم جدیث کے خلاف ہو،ایس صورت میں مجہند کیا کرے گا؟ یا تواس واقعہ سے متعلق وار داحادیث تلاش کرے گااور اس سلسلے میں اپنی پور می کو مشش صرف کر دے گاپیاں تک کہ اسے حدیث مل جائے ،ادر اگر اسے حدیث نہیں ملتی تو دوہ ہی صور تیں <del>ي</del>س (۱) ضرورت کی ہتا پر اپنے اجتماد کے مطابق حکم ہیان کرے گا،اور یہ حضرت معاذین

(۱) ضرورت کی بنا پر اپنے اجتماد کے مطابق علم بیان کرے گا ، اور یہ حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ تعالیٰ عند کی حدیث کے ظاہر کا مقتضا ہے ، نبی اکر م علینہ نے فرمایا : ''اے معاذ! تم کس چیز کی بنا پر فیصلہ کرو گے ''؟ انہوں نے عرض کیا کتاب اللہ سے ، فرمایا : ''اگر تم اللہ تعالیٰ کی کتاب میں نہ پاؤتو''؟ عرض کیا سنت سے ، فرمایا : ''اگر سنت میں نہ پاؤتو''؟ حضرت معاذ نے عرض کیا : '' میں اپنی رائے (اور اجتماد) پر عمل

مجتهد في الاصطلاح

زیادہ سے زیادہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ اجتماد مختلف ہوتے ہیں اور المجتمدین کا حال بھی مختلف ہوتا ہے ، بعض مجتمدین کاعلم وسیع اور ان کا اجتماد زیادہ اور اعلیٰ تھا جو بعض دوسر بے مجتمدین کو حاصل نہیں تھا ، مجتمد سب ہی ہیں ، لیکن ان کے در جات مختلف ہیں ، اور ہر علم والے سے او پر ایک علم والا ہے - اسی لئے بعض علماء اصول کہتے ہیں کہ شر ائط مذکورہ مجتمدِ مطلق کے بارے میں ہیں جو تمام احکام میں فتویٰ دیتا ہے ، وہ مجتمد جوایک تھم میں اجتماد کرتا ہے دوسر ے تھم میں اجتماد نہیں کرتا تو اس پر تھم ۔ سے متعلق دلائل کی معرفت ضرور کی ہے ، مثلا نماز سے متعلق تھم میں اجتماد ان دلائل کی معرفت پر موقوف نہیں ہے جو احکام نکاح سے متعلق ہوں ، یہ داضح مسلمہ ہے لیکن زیادہ مناسب سہ ہے کہ ایک مسلم میں اجتماد کرنے دالے کو مجتمد نی الا صطلاح کما جائے ، جیسے کہ فقہ کی تعریف میں علماء اصول کی گفتگو سے ظاہر ہے ، فقہ کی تعریف یہ ہے : احکام فرعیہ کاان کے تفصیلی دلائل سے علم حاصل کرنا-فقہ کی تعریف پر ایک اشکال کاجواب

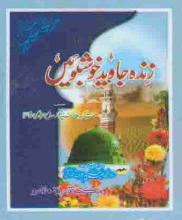
اس پر بیا شکال دارد ہوتا ہے کہ احکام ۔... مراد تمام احکام ہوں توبیہ مشکل ہی نہیں متعذر (عادۃ ناممکن) بھی ہے ، کیونکہ بعض دا قعات دہ ہیں جو ابھی معرض دجو د میں ہی نہیں آئے ، اور اگر بعض احکام مراد ہیں تو لاز مآئے گا کہ مثلاً ( د لا ئل تفصیلیہ سے) تین احکام کے جانے دالے کو فقیہ کہاجائے ، اس اشکال کاجواب یہ دیا گیاہے کہ تمام احکام مراد ہیں ، کیکن استغراق عرفی ہے ، مطلب بیر کہ اس عالم کے سامنے جو مسئلہ پیش کیا جائے اس کا تھم معلوم کر سکے ، یہ آسان معاملہ ہے جس کا تعلق اصطلاح سے ب، اور ہر <sup>ھرخص</sup> کو اختیار ہے کہ جو چاہے اصطلاح ہتا لے -اس موضوع پریہ دہ گفتگو ہے جو میسر ہوئی ،اللہ تعالیٰ سب سے زیاد ہ علم والا ہے، وہ علیم بھی ہے اور علام بھی - بچھے اللہ تعالٰی کافی ہے، وہ بہترین کار ساز، آقااور بهرين مدد گار ب-نوٹ : اس سالے کے اخریس یہ عبارت اردو میں لکھی گئی ہے نسخہ رسالہ موصوفہ (جس اصل ہے نقل کیا تمیا وہ اصل) برائے امیر ابر اہیم جد بر گوار امیر احسن خان دیوان صوبہ الّہ گباد بھیجا گیا تھا ، نیز اصل نسخہ پر

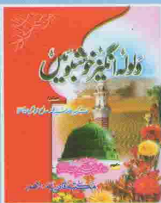
272 یذ کور ہُ ذیل عبارت حضرت سیدی دجدی(ﷺ محقق)رحمہ اللہ تعالیٰ کے قلم خاص ہے مرقوم ہے تَمَّت كِتَا بَتُهَا وَمُقَابَلَتُهَا صَبِيحَةَ يَوم السَّبتِ ثَانِي عَشَرَ رَمَضَانَ سَنَةَ أَلْفٍ وَحَمسِين باره رمضان المبارك سن ۵۰ ۱۰ ه ہفتے كى صبح كواس نسخ كى كتابت ادراصل کے ساتھ مقاہلہ مکمل ہوا۔ اس کی ایک جانب لکھی ہوئی عبارت کا ترجمہ بیہ ہے (غالبًا بیہ حضرت شخ محقق کی تحریر ہے) ''اے عزیز !اللہ تعالیٰ ہمیں اور تمہیں راہ راست پر ثابت قدمی عطا فرمائے، میری طرف سے تمہیں سلام ہو، میں نے تمہاری طرف ایک کتاب مطالعہ کے لئے بھیجی ہے، جس کا نام ہے تحصیل التَّعَوُّف، بہرایس کتاب ہے جس کی مثل کوئی کتاب نہیں،اللّٰہ تعالٰی کی قشم ! بیہ مغز کابھی مغزب ، اس کا مطالعہ تعصّب کی نگاہ سے نہیں ، بابحہ انصاف کی نظر سے کرو،اللہ تعالیٰ ہی صواب کی توفیق دینے والا ہے'' پیش نظر نسخ کے آخر میں نقل کرنے دالے کا نام نہیں لکھا گیا،البتہ تاریخ لکھی ہے ۲۹ رمارچ ۴۵۹۶ء ۴۴ ر رجب ۳۷ ۲ ساھ۔ ۲۵ ر شعبان المعظم ۷ ار جنوری ۲۱۷ اه/۲۹۹۱ء کوریه ترجمه مکمل ہوا، ا فالحمد لله جل و على اولا و آخرا وصلى الله تعالى على حبيبه ونبيه سيدنا و مولانا محمد بعدد كل معلوم له ُ قدر حسنه وجماله وجوده و نواله ، وفضله وجلاله وعلى آله وعلماء امته وصلحاء ملته اجمعين محمد عبدالحكيم شرف قادرى شیخ الحدیث جامعہ نظامیہ رضوبہ ، لا ہور ا - ١٢ ر مضان المبارك ٢١٣ اه ٢٢ فروري ١٩٩٦ء كو نظر ٦٤ في مكمل جو كي فالحمد لله تعالىٰ علىٰ ذالك

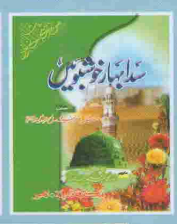
313, 5, 5, 5, 5, ile Sly كمه صفري محقق عالم علّام يستد مُحَدّعلوي مالكي ورشي خي عبالله ابن میع نحدی کے دمیان ریجت انوں عض سم سادم عقار وممولات رفجققانه تبصر ورعاكم سلام كمغالب كثريت كي رحباني مصلف مفکر سِلام علامہ سیتہ دنوسف سید ہشم دفاعی حفظہ تدینا بقية البلغ بين الدين علامه محد على بين من قادرى ب المحمد المحم

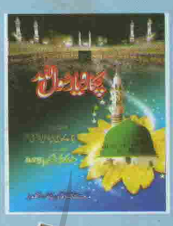
www.waseemzivai.com



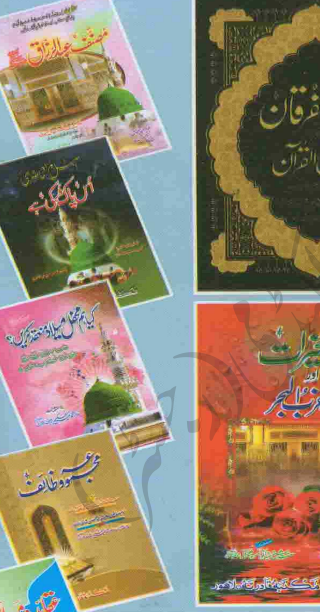


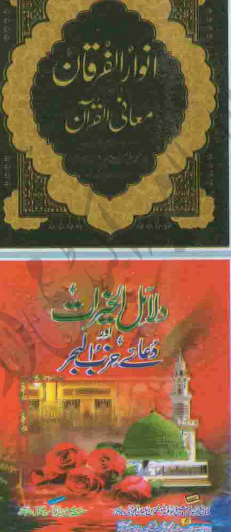


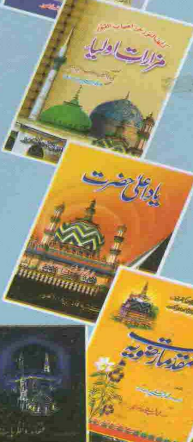












and a strategy of the state





- million



